


 



 



Vincent Sollero & Louis Nahum
 

 

Du neurone à l’éveil
de concsience
Dialogue entre

neurosciences et spiritualité
 

www.vincentsollero.com
www.neuropsychologie-consultation.com



 

 

 

 

 

 

 

 

© Vincent Sollero & Louis Nahum
 

 

Pour tout contact :
 

 
www.vincentsollero.com

www.neuropsychologie-consultation.com

 



Préface 1
La science et la spiritualité sont deux approches fondamentales à la vérité et au

savoir. Cependant, elles sont souvent perçues comme mutuellement incompatibles
et contradictoires, puisque chaque démarche fait des recommandations qui vont
directement à l’encontre des exigences de l’autre. La méthode scientifique exige
un questionnement continu, un scepticisme face au subjectif en faveur d’une
reproductibilité objective. Les approches spirituelles telles que la méditation et la
prière demandent au contraire une suppression des réflexions et des doutes, afin
d’atteindre un développement personnel ou un état de conscience particulier. Il est
donc peu surprenant que les adeptes de chaque démarche éprouvent souvent une
incompréhension, voire un ressentiment, à l’égard des tenants de l’autre.

Cependant, alors que la voie à la connaissance – l’épistémologie – des deux
approches est très différente, elle semble souvent conduire aux mêmes
conclusions sur le plan ontologique. Ainsi, on peut facilement retrouver des
éléments d’enseignements bouddhiques dans les modèles de la physique
quantique ou dans des courants philosophiques occidentaux. De surcroît, la
poursuite extrême d’un chemin unique de la connaissance comporte des risques.
La religiosité, sans questionnement critique et rationnel, peut conduire au
fanatisme ou au déni des responsabilités envers la famille et la société.
Inversement, la méthode scientifique sans travail personnel peut amener au
cynisme et à la vacuité. Les deux extrêmes conduisent donc à un comportement de
mépris envers le vivant tel que nous le voyons malheureusement trop
fréquemment dans notre société.

Afin d’éviter ces risques, nous devons considérer la science et la spiritualité
non comme contradictoires, mais plutôt comme régulateurs mutuels. En effet, si
nous arrivons à surpasser l’impression initiale d’antagonisme, nous pouvons nous



rendre compte que les deux approches sont en fait complémentaires. La science
excelle dans l’étude du monde extérieur et des lois reproductibles. La méditation
et les exercices spirituels sont essentiels pour examiner la conscience subjective et
les lois de l’éphémère. La méthode scientifique permet d’accroître le savoir
factuel, la pratique spirituelle, le bien-être et les compétences humaines. Par
exemple, des exercices spirituels peuvent augmenter la créativité, alors que la
pensée scientifique permet une vérification et intégration rationnelle des idées
créatives dans le système de savoir. Ensemble, ils peuvent mener à la sagesse.

L’utilisation des deux démarches plutôt que d’une seule devrait donc permettre
une connaissance plus complète et équilibrée du monde et de nous-mêmes. Mais
est-il possible d’emprunter deux voies de connaissance différentes en parallèle ? Il
n’est bien sûr pas avantageux de maintenir une pensée critique lors d’exercices de
méditation ou, vice versa, de méditer lors d’une réflexion rationnelle. Cependant,
nous pouvons tout à fait nous entraîner dans les deux démarches à différents
points dans le temps. La double voie vers la connaissance n’est donc pas linéaire,
mais ressemble plutôt à un enfant qui joue au jeu de la Marelle en sautant entre
plusieurs champs sur le sol afin d’atteindre le ciel.

Une convergence des deux démarches vers le savoir peut aussi avoir lieu au
niveau du groupe ou de la société. Pour ceci, nous avons besoin d’un dialogue
entre les individus de chaque approche. Il nous faut un intérêt mutuel pour les
pensées de l’autre au lieu de la méfiance qui est prépondérante actuellement. Le
livre de Louis Nahum et Vincent Sollero résulte précisément d’un tel dialogue
entre un scientifique expérimenté dans la neuropsychologie et un pratiquant de
méditation. Il montre de manière élégante que malgré des approches et
convictions différentes, un tel dialogue permet un enrichissement réciproque et
souvent une convergence d’idées. C’est donc un livre important et j’espère
sincèrement qu’il puisse aider à promouvoir la compréhension et l’interaction
entre les deux voies.

 



Adrian Guggisberg, professeur en médecine à

l’université de Genève, neurologue clinicien spécialiste

en neurorééducation et chercheur en neurosciences.



 



Préface 2
Rares sont les ouvrages traitant de thématiques telles que : méditation et

émotions, soin à distance, expérience de sortie hors du corps, Kundalini, amour et
compassion ou encore expansion de conscience. Plus rares encore sont les livres
qui tentent de les analyser en mobilisant la science et la spiritualité, sans les
séparer, ni les opposer. C’est pourtant le pari que Vincent Sollero et Louis Nahum
ont réussi à tenir en les faisant dialoguer.

Il y a quelques années, ils auraient été considérés comme deux fous, au mieux
deux doux dingues. Mais les choses ont changé. Les sciences dures qui
s’imposaient comme seules détentrices de la Vérité ont évolué. Les immenses
progrès scientifiques ont amené une connaissance de base : plus on sait et plus on
se rend compte qu’on ne sait rien ou si peu… En empruntant la voie de la
modestie et de l’humilité, les sciences naturelles font montre d’une plus grande
tolérance envers l’inexplicable. Elles proposent des pistes, sans imposer de
solutions toutes faites.

C’est le chemin courageux qu’ont également choisi Louis Nahum et Vincent
Sollero en cherchant le moyen de faire cohabiter harmonieusement le cœur et la
raison, que la société contemporaine oppose. Pourtant, le manque et la sensation
de vide de celui en quête de spiritualité sont identiques à ceux ressentis par celui
qui cherche des preuves pour des phénomènes que la science, à l’heure actuelle,
n’est pas en mesure d’expliquer.

Avec les avancées des neurosciences, on sait désormais que le cerveau et son
mode de fonctionnement n’ont pas cessé de nous surprendre. Les chercheurs ont,
par exemple, pu identifier des zones sollicitées lors de transes chamaniques, de
méditations ou de prières. En cartographiant les émotions et en montrant
simplement le fonctionnement du cerveau sur la base d’exemples concrets qui



viennent illustrer la théorie, le présent ouvrage envisage de nouvelles modalités.
Tout un chacun pourra y apprendre, découvrir, comprendre le mécanisme qui relie
nos émotions à notre corps, via notre cerveau, véritable héros de ce livre, et
incroyable machine de précision, qui gère notre corps (physique et psychique),
nos émotions et tout ce qui nous définit. En ce sens, cet ouvrage est important
puisqu’il tente d’ériger un pont entre science et spiritualité ; bien plus encore, il ne
se cantonne pas à l’exploration de pistes à peine défrichées à la machette, mais il
propose des solutions de mieux-être et de mieux-vivre en donnant la parole aux
principaux intéressés, à savoir celles et ceux qui expérimentent des changements
d’états de conscience, des hommes et des femmes qui se sont avancés plus que les
autres sur ce sentier fraîchement ouvert en Occident et qui, à la force de leurs
témoignages élaguent pour encourager les plus timides à s’engager sur ce chemin
bienveillant.

En mettant l’émotion au centre (et pas uniquement le mental) et en défendant
une vision globale de l’individu, lié à ce qui l’entoure, les auteurs suggèrent de
fuir les automatismes et les habitudes en tout genre pour oser une nouvelle voie,
celle de la connaissance (à travers l’expérience et l’émotion), et non pas celle du
savoir (directement issu du mental).

À la suite de cette lecture, il ne paraît pas farfelu de réadapter la fameuse devise
de Descartes cogito ergo sum, je pense donc je suis, en une maxime toute
contemporaine : sentio, ergo sum, je ressens donc je suis.

 

Magali Jenny, docteur en anthropologie des religions,
maître-assistante à l’université de Fribourg, auteure.



Introduction
qui sommes-nous ?

Avant le dialogue, la rencontre
Nous nous sommes rencontrés grâce à l’Institut Suisse des Sciences Noétiques

à Genève. Ce dernier organise des réunions mensuelles consacrées aux
témoignages des personnes ayant vécu des états modifiés de conscience non
ordinaires, comme des expériences de mort imminente ou de sortie hors du corps.
L’un de nous, Vincent, avait vécu des expériences de ce type et désirait partager
avec d’autres personnes. L’autre, Louis, chercheur en neurosciences et
neuropsychologue clinicien, était intéressé par l’étude scientifique de ces
phénomènes. Nous avions vite sympathisé car nous avons les deux les pieds sur
terre tout en ayant une attitude d’ouverture totale à l’inconnu. Nous ne savons pas
plus que les autres, chacun détient sa propre vérité !

L’idée du livre a germé alors que nous avions commencé un site internet sur le
développement personnel. Nous savions que le monde scientifique pouvait être
hermétique à la spiritualité. Par contre, l’inverse nous a surpris. Certes, c’est une
réaction de défense, mais qui malheureusement nourrit le rejet de l’autre. C’est
pourquoi nous avons voulu jeter un pont de plus pour permettre de concilier, si ce
n’est réconcilier, la science, la spiritualité et ses acteurs. Le fruit de notre
rencontre est donc ce livre qui mélange témoignages, revues de littérature
scientifique, réflexions et surtout dialogues.



 



Quelques définitions préalables
Nous lisons et écoutons avec nos représentations du monde qui sont véhiculées

par le langage. Afin que chacun puisse comprendre dans quel sens nous avons
voulu employer un mot, nous avons souhaité commencer par une définition de
quelques termes employés dans les chapitres qui vont suivre.

Certains mots ne peuvent pas être définis dans le cadre d’un témoignage car ils
sont reliés au vécu et aux croyances personnels tels que par exemples, âme, esprit,
conscience. Aussi, le plus important de notre point de vue est de chercher le sens
du message au-delà des mots utilisés, de vous focaliser sur le contenu, mais pas le
contenant. Sentez-vous libres, de remplacer intérieurement les mots à votre guise,
afin de retrouver votre propre langage.

 
 



 

Conscience et état de conscience
Il existe des multitudes de manières différentes de définir la conscience. Il n’y

en a pas une qui est meilleure que les autres. Par contre, chacun peut choisir ou se
faire sa propre définition qui lui conviendra. C’est pourquoi nous avons choisi de
ne pas vous proposer de définition de la conscience, mais plutôt de définir ce que
sont les états de conscience.

D’un point de vue scientifique, l’humain peut être dans différents états de
conscience. Il y a l’état de veille ou d’alerte, qui nous permet d’expérimenter notre
environnement extérieur et intérieur par nos différents sens. L’état de sommeil est
celui dans lequel nous perdons conscience de l’environnement. Ces deux états
distincts peuvent être considérés comme les deux pôles d’un continuum. Il existe
donc des états intermédiaires, des sous-états différents de conscience. Lors de
l’état de veille, nous changeons régulièrement d’état de conscience. Par exemple,
l’état de conscience nécessaire pour répondre à ses courriels n’est typiquement pas
le même que quand nous sommes en train de conduire, de prendre une douche ou
de pratiquer du yoga.

 

Habituellement, l’état de conscience non-modifié est celui où nous sommes en
train d’effectuer une activité qui demande de l’attention relativement soutenue sur
un objet ou que nous sommes en train de penser à quelque chose. L’état modifié
de conscience, dit ordinaire, est celui dans lequel nous pouvons rentrer lorsque
nous faisons une tâche répétitive, que nous marchons de manière régulière,
méditons, etc. C’est un état plus ou moins distant entre la veille et le sommeil que
nous pouvons vivre souvent au cours d’une journée. Par opposition, les états
modifiés de conscience non-ordinaires, tels que ceux relatés dans ce livre, sont
beaucoup plus rares. De ce seul fait, en faire l’expérience peut être très déroutant.

Une autre distinction concernant la conscience est le niveau de conscience.
Encore une fois, selon la discipline (philosophie, spiritualité, psychologie,



médecine, etc.), voire parfois les divers courants de la discipline, les définitions
des niveaux de conscience varient. Pour ce présent ouvrage, nous ferons la
distinction entre conscient et inconscient pour décrire respectivement tout ce qui
est explicite et accessible à la personne, par opposition à tout ce qui est implicite,
caché et inaccessible.

Mental
Processus de la pensée, le mental est une machine à penser. Il utilise ce qui est

connu, le passé, pour effectuer des projections dans le futur afin de chercher à
reproduire ce que l’ego considère comme positif et éviter ce qu’il considère
comme négatif.

Ego
L’ego est l’identification au corps et au mental, à la personnalité. Dans une

réalité plus vaste, on peut dire que le corps est une manifestation de ce que nous
sommes, de même que la personnalité en est une autre.

 

Soi (avec S majuscule)
Partie supérieure de nous-même. Parfois appelé le Moi supérieur, notre partie

divine, etc. Cette partie n’est pas le corps, elle l’utilise le temps de l’incarnation,
mais ne meurt pas à la fin de l’incarnation, seul le corps meurt.



Le cerveau en quelques mots
Avant de commencer à parler des recherches en neurosciences sur la

spiritualité, nous avons pensé qu’une présentation succincte, non exhaustive et
relativement simple sur le fonctionnement du cerveau s’imposait. Elle se focalise
sur certains points qui permettront de mieux comprendre ce qui va suivre.

Le neurone
Notre cerveau est composé de milliards de cellules nerveuses, appelées

neurones et de milliards de cellules d’un autre type, les cellules gliales. Ces
dernières forment l’environnement des neurones ; principalement, elles les
protègent, les nourrissent et les encadrent. Les neurones permettent de transmettre
et recevoir de l’information par des mécanismes de transmissions
électrochimiques. Les dendrites des neurones – sortes d’antennes – reçoivent
l’information puis la transmettent via les axones (voir figure 1) qui sont comme
des tubes. Si les dendrites sont très petites, de l’ordre du micromètre, les axones
peuvent mesurer jusqu’à plus d’un mètre, comme, par exemple du long de la
moelle épinière jusqu’aux fibres musculaires de la jambe. Les dendrites avec les
corps cellulaires – partie qui contient le noyau de la cellule – représentent
essentiellement la matière grise du cerveau. Les axones, la matière blanche. La
matière grise est distribuée dans le cortex cérébral, zone qui recouvre l’ensemble
de la périphérie (partie externe) du cerveau sur une épaisseur de quelques
millimètres.

 



Figure 1. Schéma de deux neurones (neurone 1 et neurone 2) connectés. 
 

L’influx nerveux
L’influx nerveux permet à l’organisme de s’adapter à son environnement

interne et externe. Au repos, un neurone a une certaine polarité (répartition des
charges positives et négatives). Une stimulation peut changer cette polarité, ce qui
va amener les neurones à décharger (potentiel d’action) et à libérer des messagers
chimiques : les neurotransmetteurs. Ceux-ci sont des molécules, produites et
sécrétées par le cerveau, qui transmettent des messages de neurones en neurones à
travers leurs connexions, au niveau des synapses (voir figure 1). La vitesse avec
laquelle les neurones déchargent varie. Typiquement, le rythme de l’activité
électrique du cerveau est regroupé dans cinq tranches, et associé à une
ou plusieurs fonctions. Les ondes delta (0.5-4 Hz) sont liées au sommeil ;
les ondes thêta (4-8 Hz) principalement à la mémoire, la créativité, l’état
de transe et d’accès à l’inconscient ; les ondes alpha (8-14 Hz)
principalement à l’état de détente et de relaxation, à l’apprentissage ; les
ondes beta (14-30 Hz) aux mouvements physiques, à la concentration, au
stress et à l’anxiété ; les ondes gamma (>30 Hz) dont le rôle spécifique



n’est pas encore très clair, mais qui semblent liées à la perception
augmentée, la mémoire, l’attention focalisée et l’intuition.

La connectivité cérébrale
Le cerveau se divise en deux hémisphères, gauche et droit, qui sont

grossièrement symétriques dans leur apparence. Les deux hémisphères
communiquent entre eux grâce à des faisceaux de fibres blanches : les
commissures interhémisphériques. Dans chaque hémisphère, on distingue quatre
parties au niveau du cortex : les lobes occipital, temporal, pariétal et frontal (voir
figure 2). Si ces régions ont des spécificités dans la fonction qu’ils remplissent
(perception sensorielle, mémoire, langage, raisonnement, etc.), nous savons
aujourd’hui que le cerveau fonctionne en réseau. Ainsi, lire ces lignes par
exemple, va activer tout un circuit de régions cérébrales. Cela peut être constaté
par la synchronisation de l’activité des neurones de régions distinctes sur une
fréquence donnée.

 

 

Figure 2. Schéma de la surface du cerveau avec ces quatre lobes, vue de profil. 

 



La plasticité cérébrale
L’enfant possède un nombre plus élevé de connexions interneuronales que

l’adulte. Son interaction avec le monde va façonner l’architecture de son cerveau.
Il va perdre des connexions et en renforcer d’autres afin de se spécialiser, par
exemple dans son langage. Tout le long de la vie, ou en tout cas jusqu’à un âge
très avancé, les apprentissages que nous faisons, comme apprendre à jouer un
instrument, vont stimuler le cerveau. Ce qui va aboutir à la formation de nouveaux
neurones (neurogenèse) et de nouvelles connexions entre les neurones (plasticité
cérébrale). Ainsi le volume de certaines régions du cerveau et le câblage des
connexions varient d’un individu à l’autre selon leurs expériences vécues.

L’activité du mental
Lorsque nous ne sommes pas concentrés sur une tâche en particulier, que nous

attendons, par exemple, notre tour dans une salle d’attente d’un cabinet
quelconque, notre cerveau se met typiquement à vagabonder. Nous pensons à ce
que nous allons faire plus tard dans la journée, à un souvenir de ce qui s’est passé
hier avec son amoureux(se), à ce que peuvent penser de nous les autres personnes
dans la salle d’attente, etc. Dans ces conditions, notre attention est portée sur le
futur, le passé ou sur des aspects personnels, comme le jugement de soi et
d’autrui. C’est ce que nous nommons l’activité du mental. La plupart d’entre nous
sommes plongés dans cette activité une grande partie de notre temps, parfois
même lorsque nous sommes occupés dans une tâche spécifique (le travail, la
cuisine, la conduite, etc.). La figure 3 montre que lorsque nous sommes dans le
mental, un vaste réseau cérébral va s’activer. Celui-ci va être coûteux en
métabolisme et donc en énergie.

 



 

Figure 3. Zones cérébrales activées (en noir) dans les hémisphères gauche et

droit

lors de l’activité du mental. Image traduite et modifiée avec permission de

l’article de Wang et al., 2012. 

Les techniques principales de neuroimagerie
Pour étudier le cerveau humain en action, il existe différentes techniques. Les

plus connues sont l’électroencéphalogramme (EEG) et l’imagerie par résonance
magnétique fonctionnelle (IRMf). Le premier mesure l’activité électrique du
cerveau grâce à des électrodes placées sur la surface de la tête. L’EEG permet
ainsi de mesurer l’amplitude et la fréquence avec laquelle les neurones
déchargent. En revanche, cette technique est incapable de déterminer de manière
précise la localisation de l’activité électrique dans le cerveau. Pour cela, l’IRM
fonctionnelle peut être utilisée. Si l’IRM conventionnelle permet d’avoir une

 



image du cerveau et de quantifier le volume du cerveau, l’IRMf mesure le
métabolisme du cerveau à partir de l’apport d’oxygène. Elle est donc utilisée
typiquement dans le but de localiser les zones actives durant une tâche ou une
condition de repos (rester les yeux fermés sans bouger). Quant à la connectivité
cérébrale, elle peut être estimée à partir des deux techniques en analysant la
cohérence de l’activité entre les différentes zones du cerveau.

Les travaux référencés dans cet ouvrage
Avant d’aller plus loin, il nous semble capital de clarifier notre démarche

concernant le choix des recherches présentées dans ce livre. Tout d’abord, nous
avons choisi de cibler notre travail sur le domaine scientifique dans lequel l’un de
nous est expert. Il s’agit des neurosciences, et plus particulièrement de la
neuropsychologie, laquelle étudie les rapports entre le cerveau humain, la
cognition (langage, mémoire, raisonnement, prise décision, etc.), les émotions et
le comportement.

 

Bien entendu, nous sommes conscients que d’une part, d’autres domaines des
sciences étudient la spiritualité, et d’autre part, que tout ne se passe pas
uniquement dans le cerveau. Nous savons aujourd’hui que d’autres organes
possèdent d’ailleurs des neurones. Le corps humain dans son ensemble, peut-être
même chaque cellule, est certainement impliqué dans la conscience et les
expériences rapportées dans ce livre.

Il existe beaucoup de théories neurobiologiques sur la spiritualité et de travaux
disponibles, en particulier sur internet. Malheureusement, les postulats sont
parfois erronément présentés comme empiriquement prouvés. Quant aux
expérimentations, leur qualité méthodologique est souvent très faible. Cela
n’empêche évidemment pas qu’une bonne partie de ce matériel soit intéressante.
Néanmoins, nous avons fait le choix de ne présenter ici que des études – à
quelques très rares exceptions – publiées dans des revues scientifiques
internationales après avoir été évaluées par d’autres chercheurs confirmés. Notre



objectif est de pouvoir montrer qu’en nous basant sur des travaux respectés par la
communauté scientifique, nous pouvons donner une base scientifique à des
expériences non ordinaires tout en étayant une approche non matérialiste de la
conscience humaine.



Méditation et émotions
Quand on parle de méditation en occident, on peut penser à trois principales

techniques. Il y a la méditation centrée sur un objet, qui peut être une idée, un
problème, un sentiment ou une émotion. L’objectif est de trouver une solution ou
de faire germer quelque chose à partir de la focalisation entière de l’attention sur
l’objet en question. Un autre type de méditation consiste à faire le vide dans sa
tête. Ainsi, il s’agit de chasser les pensées à chaque fois qu’elles apparaissent en
se (re)centrant sur un aspect physiologique, en principe la respiration ou un
mantra. La troisième forme de méditation, au contraire des autres, prône
l’ouverture et le libre passage de toutes les pensées sans exception et sans
jugement aucun. Cette pratique est connue sous le nom de méditation de pleine
conscience. Dans ces trois formes principales, les émotions surgissent
fréquemment. Soit de manière directe sans événement ou objet associé, soit elles
accompagnent une pensée, une idée ou un souvenir. Les émotions sont donc
souvent mêlées à l’expérience de la méditation et aux états modifiés de conscience
en règle générale. L’expérience décrite ci-dessous par Vincent part d’une
méditation focalisée sur un objet, en l’occurrence les émotions, et entraîne ensuite
Vincent à faire l’expérience du détachement de l’émotion.

L’expérience
Je méditais sur les émotions, sur le lien et l’impact qu’une émotion peut avoir

sur nous. Je me suis alors retrouvé en même temps vivant et observant de manière
externe l’expérience qui suit. J’avais conscience de ces deux positions de vécu
interne et d’observateur externe, simultanément.

J’ai émis une pensée négative, je ne me souviens plus exactement laquelle,
mais comme un reproche que je m’adressais comme on le fait si souvent (par



exemple, je suis un incapable, trop gros, etc.). Instantanément, j’ai vu une masse
noire arriver vers mon corps. J’ai alors eu conscience, du point de vue de
l’observateur, que je pouvais choisir de m’identifier à ce reproche, de le prendre
personnellement ou de ne pas m’y accrocher. J’ai d’abord choisi de faire comme
on le fait ordinairement, de la prendre personnellement. Toujours de la position
externe, j’ai vu cette masse noire s’écraser contre mon corps énergétique et de la
position interne, position ordinaire, j’ai senti très clairement cette boule dans le
ventre et le plexus qui vous serre le ventre, la réaction à l’émotion.

J’ai « nettoyé » cela et j’ai recommencé. J’ai à nouveau émis la même pensée et
revu cette masse noire s’approcher. Cette fois, j’ai décidé de ne pas m’identifier à
cette pensée. De manière externe, j’ai alors vu cette masse noire traverser mon
corps sans problème et de manière interne, je n’ai ressenti aucun impact.

J’ai compris ce jour-là que ce n’était pas la pensée, l’événement, qui nous
faisait souffrir, mais notre façon de l’appréhender. Que nous pouvions soit nous
identifier à l’évènement, le prendre pour nous ou simplement constater que cet
évènement a lieu et rester détachés. C’est le fait de s’identifier à l’évènement qui
déclenche la réaction émotionnelle.

Une image m’est venue pour expliquer ça de manière plus simple. C’est
comme si vous étiez assis au bord d’un fleuve et que vous voyez un morceau de
bois flotter sur ce fleuve (l’évènement). Vous avez le choix de le regarder passer
ou vous pouvez essayer de le tirer hors de l’eau (vous y identifier). Si c’est une
petite branche (un petit évènement) vous aurez peut-être juste les pieds un peu
mouillés, si c’est un tronc d’arbre (un gros évènement), vous serez alors emporté
par sa force. En restant spectateur (sans vous y identifier), vous resterez sec.

Le point de vue scientifique
Tout d’abord, mettons-nous d’accord sur ce qu’est une émotion. Dans le

langage courant, une émotion désigne tout état affectif. En science, le terme
émotion fait référence à un état affectif qui a un commencement précis, d’une
durée maximum de plusieurs heures et est lié à un objet précis. Il existe de



nombreuses théories des émotions. Les présenter ici dépasse le cadre de cet
ouvrage. Ce qui ressort de manière évidente de l’ensemble des théories est que
l’émotion semble être un processus dynamique et en constant changement, qui
touche à la fois des aspects physiologiques (sudation, rythme cardiaque, réaction
pupillaire, etc.), moteurs (mouvement, expression faciale, vocalisation),
motivationnels (tendance à répondre à l’événement ou la situation qui déclenche
l’émotion), cognitif (évaluation de l’événement ou de la situation) et
psychologiques (sentiment subjectif). Il se passe une cascade de réactions de
toutes sortes, plus ou moins simultanées, lors d’une émotion.

Dans l’expérience de Vincent, une pensée arrive à la conscience. Ensuite,
l’évaluation du contenu de cette pensée (reproche sur soi) suscite le sentiment
subjectif de l’émotion et s’accompagne d’un ressenti somatique (boule dans le
ventre). Au niveau motivationnel, Vincent choisit de réguler son émotion.

Il y a quatre manières principales de réguler l’émotion. Prenons un exemple
concret. Je vais au supermarché et arrivé devant la caisse, je m’aperçois qu’il y a
une énorme file d’attente. Je ressens alors de l’énervement. Je peux essayer de
supprimer mon émotion, en cachant les signes de sa présence, par exemple le
froncement des sourcils sur mon visage ou le battement nerveux de mon pied. Je
peux aussi tenter de réévaluer la situation pour voir les choses de manière
différente, par exemple en me disant que je ne suis pas si en retard que cela pour
mon rendez-vous suivant et que je peux prendre ce temps d’attente pour me
préparer mentalement à ce rendez-vous d’affaires. Troisièmement, je peux essayer
de me distraire de mon émotion, c’est-à-dire éloigner mon attention d’elle, en
prenant mon téléphone portable et en regardant les nouvelles du jour par exemple.
Enfin, je peux aussi choisir, comme Vincent dans son second essai, de ne pas
chercher à réévaluer, à supprimer, ni à me distraire de mon émotion. Mais au
contraire, je peux l’observer simplement, sans attentes particulières, en la
considérant comme un objet extérieur à moi-même et transitoire pour la laisser
s’éteindre d’elle-même.



Lorsque j’essaie de supprimer mon émotion, je crée un désaccord entre mon
vécu intérieur (je suis énervé) et ce que je présente au monde extérieur
(comportement, expression faciale, etc.). Les personnes qui ont recours à cette
stratégie se décrivent de manière globale comme ayant plus de symptômes
dépressifs, moins de relations proches avec des gens, de moins bonnes estimes
d’eux-mêmes et satisfactions dans leur vie que les personnes utilisant une stratégie
de réévaluation (Gross et John, 2003). Avec l’âge, les personnes ont plus tendance
à utiliser une stratégie de réévaluation pour réguler leurs affects.

Voyons ce qu’il se passe dans notre cerveau lors de la régulation des émotions.
De manière générale, gérer son émotion implique l’activation d’une partie du
cerveau se situant à l’avant : l’aire préfrontale. Cette dernière va exercer une
inhibition sur l’amygdale, l’une des régions centrales des émotions (Kim et
Hamann, 2007). La région préfrontale est apparue tardivement dans l’évolution de
l’Homme et se développe également tardivement à l’échelle de l’individu, avec
une maturation achevée vers le début de l’âge adulte. Ce lent développement
explique pourquoi les enfants ont notamment plus de peine que les adultes à
réguler leurs affects. La fréquence d’activité caractéristique du contrôle inhibitoire
des neurones de la région préfrontale sur l’amygdale est l’activité alpha. Lorsque
nous employons une stratégie de réévaluation de la situation, le cortex préfrontal
est mobilisé des deux côtés du cerveau. En particulier, la partie inférieure du
cortex préfrontal, le cortex orbitofrontal, qui joue un rôle clé dans le
comportement social, sera activée.

La technique de distraction attentionnelle revient finalement à la méditation
centrée sur l’objet. Elle consiste par exemple à focaliser son attention sur sa
respiration, qui représente ici la distraction. Des régions cérébrales clés dans
l’attention vont donc être activées de manière relativement séquentielle dans ce
type de méditation. Tout d’abord le cortex cingulaire antérieur sert de détecteur de
l’erreur, en l’occurrence, ici, avoir des pensées n’étant pas en lien avec le
phénomène de respiration. L’insula antérieur permet par la suite le déplacement de
l’attention vers la respiration. Le cortex préfrontal dorsolatéral et le cortex pariétal



vont ensuite être responsables du maintien de la focalisation de l’attention.
Phénomène largement connu, centrer son attention sur la respiration à un effet
calmant en activant le système nerveux parasympathique. Ainsi l’émotion peut
être régulée plus facilement.

Cependant, la technique la plus efficace pour réguler son émotion de manière
permanente est celle de Vincent. Dans celle-ci, nous accueillons l’émotion sans
nous y attacher, nous identifier à l’émotion et sans aucun effort mental (comme
dans la réévaluation, qui peut être cependant la résultante de cette technique, en
permettant de voir les choses autrement). Cette technique de régulation
émotionnelle est connue en Asie depuis des millénaires et commence à devenir
très en vogue en Occident avec l’émergence des techniques de méditation de la
pleine conscience. Ces techniques sont désormais employées dans de nombreux
hôpitaux et cabinets privés, en particulier par des infirmiers, des kinésithérapeutes,
des psychologues et des médecins. C’est Jon Kabbat-Zinn (1994) qui a introduit
ces techniques dans le courant dominant ou émergeant de la psychothérapie dans
le monde : l’approche cognitivo-comportementale.

Il existe des centaines de recherches scientifiques sur la méditation de pleine
conscience. Nous vous proposons ici une synthèse des principaux résultats. Tout
d’abord, cette pratique méditative apporte une amélioration des capacités
cognitives, en particulier au niveau de la créativité et des aptitudes attentionnelles
(Chiesa et Serretti, 2010). De manière plus spécifique, les méditants font preuve
d’un champ attentionnel plus vaste qui leur permet de réagir plus vite et plus
efficacement à des stimulations, d’entrevoir plus de possibilités différentes pour
résoudre un problème et de rester plus longtemps concentrés sur des tâches. La
pratique de la méditation de pleine conscience apporte par ailleurs une
amélioration de l’humeur chez les patients dépressifs, une diminution de l’anxiété
chez les patients atteints de troubles anxieux ainsi qu’une baisse de la perception
de la douleur chez les patients souffrant de douleurs chroniques (Marchand,
2012).

 



 

 

Figure 4. Schéma des processus en jeu avec leurs substrats

neuroanatomiques lors de la méditation de pleine conscience. 
 
Durant la méditation de pleine conscience, l’activité des neurones est

profondément modifiée (Jerath et al., 2010). Nous avons vu dans l’introduction de
ce livre que l’activité de base de notre cerveau au repos se caractérise par de
nombreuses activations cérébrales. Celles-ci nous renvoient à nos souvenirs, à nos
projections dans le futur et à des pensées centrées sur soi. C’est l’activité du
mental. Comme le montre la figure 4, lors de la méditation de pleine conscience,
ces régions cessent d’être actives et se déconnectent même du reste du cerveau
(Berkovich-Ohana et al., 2013). Ce phénomène est en lien avec la sensation de
calme intérieur. Par contre, d’autres régions vont être plus activées. Le réseau
attentionnel – dont le cortex cingulaire antérieur est la région principale – qui nous
permet de maintenir un focus attentionnel sur un objet, telle une perception
externe ou une sensation interne, est renforcé. Par conséquent, il devient, par
exemple, plus facile de se concentrer sur ce qui vient dans notre champ de
conscience. Si c’est une émotion négative, alors le cortex préfrontal dans cet état

 



méditatif va pouvoir exercer une action de régulation de l’affect en le libérant ou
le transformant. Cela se traduit par une diminution de l’activation de l’amygdale
et de l’insula, régions cérébrales impliquées dans la peur, le dégoût, la honte et la
culpabilité. Les émotions étant liées au corps, cela aura un effet sur les
manifestations somatiques, en l’occurrence un inconfort dans le ventre et le plexus
dans le cas de Vincent.

Ce nettoyage des émotions négatives peut amener à des états de paix intérieure
profonds et de détachement de la pensée centrée sur soi. Cela va se traduire par le
sentiment de faire union avec tout ce qui existe, et au niveau cérébral, par
l’activation de régions normalement impliquées dans le comportement social et
l’altruisme, comme la jonction temporo-pariétale, et dans la récompense, comme
l’aire tegmentale et le striatum. Durant tout ce processus les neurones vont voir
aussi leur activité se modifier, traduisant le passage et le maintien d’un état
modifié de conscience avec l’augmentation des ondes alpha et thêta dans le
cerveau. Les premières étant le signe d’un calme et d’un regard intérieur alors que
les secondes sont vraisemblablement le signe d’une connexion avec ce que nous
pouvons appeler l’inconscient ou le Soi supérieur, voire même avec une
conscience plus vaste.

Nous savons aujourd’hui que les effets de la méditation de pleine conscience
modifient de manière permanente le cerveau (Chiesa et Serretti, 2010). Relevons
toutefois que cela est le cas pour toute activité, comme jouer du piano, faire du
fitness, etc. Néanmoins, la neuroplasticité en lien avec la méditation est
particulièrement impressionnante de par l’étendue des modifications qu’elle
suscite. Pour n’en citer que les plus marquantes, les connexions cérébrales sont
profondément remaniées et le volume de l’amygdale, le centre de la peur dans le
cerveau, est réduit alors que celles impliquées dans les aptitudes attentionnelles
résistent à la perte naturelle de l’âge. De plus, l’activité au repos devient plus
silencieuse, synonyme de quiétude de l’esprit en dehors même de l’activité de
méditation. Par ailleurs, les effets ne sont pas uniquement réservés aux



méditants expérimentés. Il est prouvé qu’ils peuvent se faire ressentir très
vite chez les débutants, après déjà quelques semaines d’entraînement. 

Dialogue
Louis : Comment as-tu « nettoyé » l’émotion négative dans ton expérience ?

 

Vincent : Comme à ce moment-là, je voyais mon corps énergétique, il était
aussi aisé d’agir sur lui, comme dans les techniques de soin. Ce n’est que de
l’énergie et nous pouvons agir dessus. Cependant, ce nettoyage ne libère pas la
cause du problème. Si bien que la pensée suivante m’aurait à nouveau impacté si
je n’avais pas intégré le fait que cette énergie émotionnelle, qui vient impacter le
corps énergétique ou émotionnel avec ensuite une répercussion directe sur le corps
physique, venait de l’identification à la pensée et à l’émotion.

La libération vient du fait d’avoir constaté que cette énergie émotionnelle était
quelque chose d’extérieur à moi et que c’est le fait de m’identifier à l’émotion, de
croire qu’elle venait de moi, qui me faisait souffrir. Avec le temps et la méditation,
nous pouvons sentir cette énergie avant qu’elle ne nous impacte et alors nous
avons le choix de nous identifier à elle ou pas. C’est bien plus facile au début avec
des petites émotions, puis il est possible de le faire avec toutes. C’est la libération
de la souffrance émotionnelle.

 

Louis : Il y a historiquement deux tendances principales en psychothérapie,
l’une prônant que les émotions sont l’expression d’un problème et qu’elles ne sont
donc pas les bienvenues, l’autre, qu’au contraire les émotions sont une source
d’épanouissement, à condition de pouvoir les exprimer ou de les libérer quand
elles provoquent une perturbation. Dans ton expérience, est-ce que l’émotion
apparaît finalement comme une amie ou une ennemie ?

 



Vincent : Je préfère utiliser le mot « révélateur » plutôt que « problème ». À
partir de là, dire qu’elles ne sont pas les bienvenues est dommage. Je dirais
qu’elles ne sont pas les bienvenues tant que nous n’avons pas envie de regarder en
nous-même. Et tant que nous n’avons pas envie de regarder en nous, nous passons
notre temps à trouver un responsable de notre mal-être, de nos désagréments à
l’extérieur. Dans mon parcours, je me suis rendu compte que chaque révélateur a
été la mise en lumière d’un dysfonctionnement entre le Soi et ce que veut l’ego, le
mental. C’est une dysharmonie entre le monde intérieur et le monde extérieur. Le
monde intérieur, le Soi est notre partie divine. Tant que nous ne sommes pas
complètement alignés, centrés avec, ces incohérences existeront, accompagnées
des souffrances qui vont avec. Ce sont donc au final des amies, cela nous permet
de voir où nous ne sommes pas alignés avec notre partie divine. Nous sommes
donc complètement responsables de notre état intérieur, ce qui n’est pas facile à
accepter par l’ego, puisque c’est lui qui doit s’aligner et donc admettre qu’il est
dans l’erreur ou qu’il ne sait pas.

Ensuite, la perception d’une émotion peut-être vécue comme négative, mais
également positive. C’est le mental qui va colorer l’émotion en fonction du vécu
de chacun. L’identification à une émotion est un processus mental. Dans la
méditation profonde, lorsque l’on s’installe dans le vide intérieur, il n’y a plus
d’identification aux émotions, il y a un lien direct avec le Soi, ce que nous
Sommes. C’est notre nature profonde, sous-jacente au mental.

Parler des émotions et vouloir les comprendre, les éviter pour les négatives, les
revivre le plus souvent possible pour les positives, est toujours un processus
mental et un souhait de l’ego. Il y a une non-acceptation de la situation telle
qu’elle est et un souhait de la changer pour qu’elle corresponde à l’attente de
l’ego. Ceci est un fonctionnement normal pour ce dernier tant qu’il n’y a pas une
compréhension plus large.

Ce qu’il se passe c’est que le système de perception ordinaire actuellement de
l’incarnation est très restreint. Nos cinq sens ne nous permettent de voir qu’une



infime partie de la réalité et c’est à partir de cette petite partie que l’ego analyse et
là-dessus qu’il construit sa vérité.

Prenons encore une image pour expliciter. C’est comme de voir la vie à travers
un objectif d’appareil photo, on ne voit qu’une petite partie du paysage et on la
prend pour le paysage complet. Le problème est qu’on n’est même pas conscient
qu’on ne voit qu’une infime partie, on est certain de voir la réalité complète et
nous construisons notre interprétation de la vie, que nous prenons pour la réalité,
depuis cette perception très restreinte. Et, de plus, l’image que nous voyons n’est
pas la réalité, mais simplement une réalité construite à travers l’interprétation des
filtres mentaux venant de nos conditionnements et croyances. Cela ne s’adresse
pas qu’au sens de la vue, mais à l’interprétation même de la vie à travers les
conditionnements de chacun. Il n’y a donc pas une vérité, mais une multitude de
vérités relatives au niveau d’interprétation des egos de chacun ainsi que d’autres
vérités au-delà de ces perceptions réduites, jusqu’à la vision de la perfection de
l’ensemble. Ces réalités restreintes que nous vivons peuvent paraître comme
profondément injustes, prises séparément de l’ensemble, alors que l’ensemble est
parfait.

De même que cette illustration, nos comportements passés peuvent avoir une
répercussion sur les faits actuels. Tant que nous nous prenons pour des victimes et
accusons l’extérieur, nous sommes dans un fonctionnement de l’ego qui veut
changer l’extérieur, car ce n’est pas lui le problème. C’est comme une pièce d’un
puzzle qui n’est pas en place et qui essaie de mettre toutes les autres pièces en
place autour de lui, parce qu’il ne voit les choses que de son point de vue, alors
qu’il lui suffit de s’aligner au puzzle pour se sentir parfaitement bien, en place et
voir la perfection de l’ensemble.

Il faut accepter la situation telle qu’elle est et donc également nos émotions.
L’acceptation commence par voir et admettre que nous sommes presque tout le
temps en réaction à nos émotions et pas dans l’action juste de l’instant présent.
Pour l’accepter, il faut de l’amour pour soi, pour s’autoriser à voir toutes nos
failles et faiblesses que nous nous cachons nous-mêmes.



Ensuite si nous arrivons à aller voir pourquoi nous avons cette émotion, ce qui
la déclenche et ce qui se passe en nous lorsque nous l’avons, ce qu’elle nous incite
à faire, le comportement qu’elle nous pousse à avoir, nous pouvons petit à petit
nous en libérer en constatant que nous sommes sous son emprise. Que c’est elle
qui dicte notre comportement et que c’est rarement le plus adapté à la situation.

La méditation est un outil magnifique pour pouvoir prendre ce recul nécessaire
à sortir d’une réaction sous l’emprise d’une émotion. À ne plus en être l’esclave,
mais à pouvoir reprendre le contrôle et à la prendre pour ce qu’elle est, un
révélateur. Ce qui ne veut pas dire qu’il n’y a plus d’émotion, c’est notre rapport
avec elles qui change, ce sont des amies qui nous poussent à comprendre de mieux
en mieux notre fonctionnement intérieur qui n’est pas encore en accord avec notre
Soi, provoquant des conflits intérieurs amenant ces sentiments de mal-être.

Petit à petit, au fur et à mesure des libérations, nous devenons de moins en
moins soumis à ces comportements automatiques, nous sommes de moins en
moins sous l’emprise de l’émotion et pouvons commencer à être dans une action
face à un évènement plutôt qu’en réaction à une émotion qui est une interprétation
du point de vue de l’ego d’un évènement. Nous faisons de plus en plus un choix
conscient, ce qui nous semble juste par rapport à la situation et non pas par rapport
à ce qu’aimerait l’ego, qui lui est dépendant de l’émotion et sur la défensive.

Pour moi, l’acte juste est ce qui me semble juste pour toutes les parties liées à
l’évènement. De pouvoir me mettre à la place de n’importe qui dans la situation et
si, de ces autres points de vue, je recevais la proposition que je vais pouvoir
dire « oui, c’est juste ». Simplement faire de son mieux et accepter que nous ne
voyions qu’une petite partie de la réalité et agir au mieux dans l’instant avec notre
compréhension.

Cet acte juste, dans l’instant, est libérateur et nous permet de sortir de nos
comportements dictés par les émotions. La libération est toujours maintenant, peu
importe ce qui a été fait avant, le karma, etc. L’acte juste maintenant est la
libération de tout cela.



C’est de la science « personnelle », car on ne peut pas le mesurer avec une
technologie, mais chacun peut l’expérimenter avec la pratique et constater les
libérations et le mieux-être que cela apporte.

Notre véritable nature profonde est sous-jacente au mental qui n’est qu’un outil
qui a pris une importance telle qu’on le considère, surtout en Occident, comme ce
que l’on est. Il y a une identification très forte de la conscience au mental et c’est
une erreur que nous devons constater par nous-même, par l’expérience directe.

Tant que nous sommes totalement immergés dans le mental, on ne peut même
pas se rendre compte qu’il y a autre chose, de notre vraie nature. C’est comme de
demander à un têtard ce qu’il pense de l’eau. Quelle eau ? Il ne se rend pas
compte qu’il est dans l’eau. C’est le jour où il va expérimenter la sortie de l’eau
qu’il va s’en apercevoir. C’est la même chose avec le mental, il faut expérimenter
la sortie du mental pour se rendre compte à quel point on était perdu dedans. La
méditation est une des clés possibles pour expérimenter cela. Il y en a d’autres,
parfois une expérience soudaine apporte, le temps d’un instant, cet état au-delà du
mental.

Pour moi, dans les deux courants en psychothérapie que tu cites, les deux sont
dans une approche mentale. En attendant d’expérimenter le Soi, la deuxième
approche est préférable, car elle permet la libération de l’énergie perturbatrice. Le
fait de refouler une émotion est à éviter tant que possible, car c’est comme ajouter
une couche à notre carapace. C’est remettre une couche de mental/ego sur un
problème mental/ego, ce qui augmente l’illusion de la séparation avec notre nature
divine. C’est se cacher un problème que nous ne voulons pas voir, cela peut être
utile un temps, car nous ne pourrions faire face à l’émotion trop forte et donc c’est
refoulé dans l’inconscient momentanément, jusqu’à ce que nous soyons prêts à
voir. Mais c’est toujours là en nous et il faudra bien un jour ou l’autre le voir pour
s’en libérer.

On peut également proposer une troisième approche, réutiliser l’énergie de
l’émotion, qu’elle soit positive ou négative, comme énergie stimulante pour



atteindre notre idéal. Ainsi, nous ne refoulons pas cette énergie, nous la
redirigeons vers un objectif positif. Nous avons tous un idéal, tel que la fin de la
souffrance, trouver le calme intérieur, l’éveil, vivre en harmonie, etc. Il est
bénéfique de définir son idéal le plus élevé et de rediriger l’énergie de l’émotion
quand elle se présente pour atteindre cet idéal.

Pour reprendre ton exemple, si notre idéal est de trouver le calme intérieur, on
peut orienter l’énergie de l’émotion pour cela. Même si, de prime abord,
l’énervement est négatif, on redirige cette énergie vers un objectif positif. Par
exemple : « Si j’étais dans la sérénité, dans le calme intérieur maintenant, je ne
m’énerverais pas pour cela et je me porterais beaucoup mieux. À partir de
maintenant, je pratique la méditation tous les jours pour trouver ce calme
intérieur. »

Ainsi, on a redirigé quelque chose qu’on prend comme négatif, l’énervement,
vers quelque chose de positif, la motivation de trouver notre idéal.

Alors, tout devient positif, car nous utilisons tout ce qui se présente à nous pour
atteindre une meilleure qualité de vie par une meilleure compréhension de notre
propre fonctionnement et en nous alignant de plus en plus au Soi.

Existe-t-il, à ta connaissance, des techniques psychothérapeutiques différentes
des deux courants que tu as mentionnés ? J’ai entendu le nom de psychothérapie
transpersonnelle, de quoi s’agit-il ?

 

Louis : La psychothérapie transpersonnelle est un courant de la psychologie qui
emprunte des notions philosophiques issues des grandes traditions spirituelles, en
particulier orientales. Nous pouvons dire qu’elle descend de l’approche
psychanalytique de Carl Gustav Jung, lequel introduit l’idée d’une conscience
collective. Ainsi l’individu n’est plus considéré comme une unité séparée de ce
qui l’entoure. Ce courant s’intéresse aussi aux états modifiés de conscience et les
incorpore en tant qu’outil dans la thérapie. La psychothérapie transpersonnelle
n’est à ce jour pas considérée comme suffisamment scientifique et trop marquée



religieusement par le monde académique et par les organismes qui régissent les
différentes associations de psychothérapie dans le monde.

 

Vincent : Nous sommes réellement reliés à tout et il est possible d’en faire
l’expérience directe, ce n’est que l’identification de la conscience que nous
sommes à l’ego qui nous en sépare. Le fait de croire que nous ne sommes que cela
génère une interprétation de la vie à travers ces filtres et crée notre réalité
conditionnée par ces derniers.

Pour beaucoup, nous sommes uniquement dans un monde matériel, physique.
Tant que nous y croyons et que nous refusons de remettre cela en question, c’est
une vérité que nous vivons. Cependant, cette vérité est relative à notre
interprétation de la vie vue à travers nos filtres. Que dit la physique quantique
maintenant sur la matière ?

Peut-être que la science arrivera bientôt à la conclusion que le monde physique
est une création de la conscience. Conscience que nous sommes, le Soi. Et là, il
est possible que des gens pensent que c’est une fuite du monde matériel, ce n’est
pas le cas du tout, c’est même l’inverse. Nous pouvons profiter de cette
expérience physique totalement, en sachant que c’est une expérience de la
conscience que nous sommes. Nous pouvons vivre bien plus pleinement et
profondément cette expérience, en conscience justement. C’est simplement
retrouver une partie plus vaste de nous-même et profiter de la joie d’expérimenter
en amenant cette conscience pleinement dans la matière.

Il faut de l’humilité pour admettre que nous ne savons pas grand-chose et
remettre tout cela en question. Le mental croit savoir, mais il ne connaît pas. On
devrait arrêter de croire qu’on sait et savoir qu’on croit, car alors nous sommes
prêts à ouvrir la porte à de nouvelles possibilités. Le savoir se transmet facilement,
mais il n’est pas la connaissance, il est la transmission de l’expérience d’un autre
avec son interprétation. La connaissance de ce que l’on est vient par l’expérience
directe et n’est pas transmissible, car dès qu’elle est transmise elle devient savoir.



C’est à chacun de découvrir par lui-même son essence, personne ne peut faire ce
travail intérieur pour nous.

Pour revenir aux émotions, est-ce qu’il y a des recherches démontrant une
prédisposition génétique à la faculté de réguler ses émotions ?

 

Louis : Oui, d’après les résultats de recherches récentes, les personnes
porteuses d’une certaine variation d’un gène lié à la quantité de sérotonine (un
messager nerveux impliqué notamment dans l’humeur) dans le cerveau présentent
plus de difficultés à réguler leurs émotions (Hariri et Holmes, 2006). En outre, le
circuit cérébral entre leur cortex préfrontal et les régions émotionnelles
(amygdale) est dysfonctionnel. Maintenant, il s’agit d’une prédisposition qui
n’explique pas tout. Elle participe aux différences entre les individus. Mais les
expériences que nous vivons, nos comportements, comme la méditation par
exemple, peuvent contrecarrer l’influence génétique.

 

Vincent : Et ça me semble important de le souligner, car pour tout le monde,
une vie meilleure, moins soumise aux réactions des émotions est possible. Le fait
de dire « je suis comme ça et je ne peux pas changer » est faux. Tout le monde
peut changer, mais c’est un choix qui doit être fait par chacun. Si on ne le fait pas
consciemment, de toute façon à un moment, ce changement arrive pour tout le
monde à travers les expériences que la vie nous amène.

Il s’agit ensuite de s’écouter dans cette nouvelle voie. Cela amène un
changement énorme, nous sommes de moins en moins en réaction aux
évènements, nous arrêtons de les subir pour devenir acteurs et créateurs.

On ne se rend pas compte à quel point nous sommes inconscients de nos
réactions « automatiques », presque comme des robots programmés, tant que nous
ne faisons pas ce travail intérieur. Plus nous avançons, plus nous prenons
conscience de nos fonctionnements automatiques et pouvons choisir de les suivre



ou apporter une autre réponse plus adaptée à la situation. Nous enlevons petit à
petit le pilote automatique pour prendre nos décisions en conscience.

Prenons un exemple tout simple pour expliquer cela. Un enfant en jouant avec
d’autres enfants lorsqu’il était petit est resté coincé sous la neige pendant un
moment quand le tunnel qu’ils avaient creusé s’est effondré sur lui. Il peut garder
cela en mémoire, même inconsciemment et à chaque fois qu’il est dans un endroit
clos, par exemple un ascenseur exigu, cette personne va « paniquer » ou se sentir
mal. Alors que réellement, dans la situation actuelle, elle n’est absolument pas en
danger. Elle réagit « automatiquement » à un évènement passé sans s’en rendre
compte. Le travail intérieur permet de retrouver et constater ce fonctionnement
automatique inadéquat afin de s’en libérer.

Derrière chacun de ses comportements automatiques, il y a presque chaque fois
une peur cachée. Par exemple le manque de confiance en soi est très courant et
peut générer une peur du regard des autres. Certains, pour se la cacher vont
développer un comportement agressif en cherchant le pouvoir ou à « écraser » les
autres pour tenter de se convaincre qu’ils sont forts amenant un manque de respect
de l’autre. Alors que d’autres vont éviter toutes confrontations en ne se défendant
pas, amenant un manque de respect de soi. Dans les deux cas, ce n’est pas juste
par rapport au Soi et il y aura des conflits intérieurs à résoudre à travers les
expériences de la vie.

Un autre exemple : une personne est allergique aux pommes depuis 10 ans. Elle
n’a aucune idée du pourquoi. Avec le travail intérieur, cette personne peut se
donner les moyens de laisser remonter les blocages et par exemple constater par
un souvenir qui survient lors d’une méditation ou d’un soin accompagné que le
jour où elle a eu le cœur brisé par une nouvelle inattendue, elle était en train de
manger une pomme. Il y a eu, à ce moment, un lien dans l’inconscient entre
manger une pomme et l’émotion. Pour éviter ce « danger », qui n’en est pas un
réellement, l’inconscient va provoquer une réaction de rejet « l’allergie » aux
pommes chaque fois que la personne en mange une. S’autoriser à le voir permet là
encore de corriger cette réaction du corps qui n’est pas appropriée.



Si une personne est matérialiste et ne croit absolument pas à la réincarnation,
elle ne prendra pas un éventuel vécu d’un ailleurs dans sa recherche et pensera
qu’un enfant malade dès la naissance est une preuve qu’il n’y a pas de lien entre
l’inconscient, les émotions et l’allergie. Une autre, croyant en la réincarnation dira
que c’est une preuve non seulement de la réincarnation, mais du lien entre
l’inconscient, les émotions non libérées et la maladie (ici l’allergie). Ceci
simplement pour montrer que selon le point de vue, on cherche des preuves pour
défendre ce que l’on pense venant de nos croyances. Et que le même phénomène,
par exemple ici l’allergie d’un enfant peut être utilisée pour amener une preuve
contraire, c’est assez paradoxal.

Je ne dis pas que c’est toujours la solution, il peut sans doute y avoir une
multitude d’autres causes à une allergie. Je dis seulement que se priver d’un
moyen possible d’amener une suppression de cette allergie est dommage.

C’est pour cela qu’il ne faut rien exclure dans les recherches et s’ouvrir
également à ce qui semble irrationnel tant que nous n’avons pas de preuve
inverse, pour trouver de nouvelles pistes qui deviendront rationnelles une fois
démontrées. Il me semble juste de partir d’un point de vue neutre pour laisser la
solution émerger et non pas de vouloir démontrer une croyance, aussi tenace et
ancrée soit-elle. Car il me semble qu’actuellement, il est impossible de démontrer
de manière irréfutable ni l’une ni l’autre des possibilités, ou est-ce que de ton
point de vue scientifique, des preuves existent qui excluraient une version ?

Louis : Non il n’existe pas de données empiriques pour infirmer de manière
catégorique l’une ou l’autre de ces hypothèses.



 



 



Soins à distance
L’Homme n’a pas attendu les connaissances biologiques et chimiques actuelles

pour se soigner. De tout temps et sur toute la surface du globe, il a eu recours à
d’autres moyens, en particulier à ce que nous regroupons aujourd’hui sous le nom
de soins énergétiques. C’était, jusqu’à il y a peu, la seule méthode accompagnée
de la médication à base de plantes. Ce réflexe est d’ailleurs encore en chacun. Que
fait-on lorsqu’on se cogne la jambe par exemple ? Instinctivement, on met nos
mains à l’endroit douloureux. On utilise notre magnétisme sans le savoir, par
réflexe. Que fait-on lorsqu’une personne que nous aimons se trouve loin de nous
et malade ? Nous lui envoyons de bonnes pensées, par écrit ou mentalement sous
forme d’une prière, par exemple.

Témoignage de Vincent
Dans les lignes suivantes, je vais vous présenter brièvement mon parcours dans

les soins en guise de témoignage.

La première expérience que j’ai eue avec un soin a été de me couper le feu.
J’étais en vacances et je me suis fait piquer par une méduse sur l’épaule et tout le
bras. Une personne était heureusement sur la plage et disait pouvoir couper le feu.
Les piqûres de méduses sont douloureuses, j’ai donc accepté même si je n’y
croyais pas vraiment. Cette personne m’a effectivement coupé le feu sur l’épaule
et le haut du bras, mais il me restait l’avant-bras qui me brûlait. J’ai alors entendu
une voix à l’intérieur de moi, « fais-le ». J’ai placé ma main au-dessus de mon
avant-bras et immédiatement j’ai senti la chaleur qui sortait de mon avant-bras
pour aller dans ma main. La douleur et les traces rouges ont complètement
disparu.



J’ai ensuite voulu en savoir plus et j’ai acheté plusieurs livres et suivi des
formations sur une multitude de techniques comme, entre autres, le magnétisme,
la guérison pranique, le chamanisme, le reiki, le quantum touch, la reconnexion,
l’équilibrage énergétique, l’EFT, le Hoo’ponopono, l’EMDR. J’ai essayé de rester
le plus ouvert possible et de m’intéresser à toutes les différentes techniques pour
ne fermer aucune possibilité d’apprendre, ne pas m’enfermer dans une technique.

Tout cela est un cheminement et finalement, maintenant, mes soins sont
différents à chaque fois et cela reste un très beau moment de partage.

Actuellement, dans un soin, je sors du mental et ressens simplement ce que je
dois faire pour la personne dans le moment. Je n’ai plus de technique ou de
méthode stricte que je suis à la lettre. Parfois j’utilise une technique apprise,
parfois une autre et d’autres fois encore c’est quelque chose de nouveau que je
n’ai jamais fait, mais ça arrive tout seul et je laisse faire.

En fait, de mon point de vue actuel, le problème est un révélateur. Il montre
qu’il y a quelque chose qui ne fonctionne pas. Un point qui me semble important
est d’en trouver, si possible, la cause et pas de simplement supprimer le
symptôme.

La cause peut venir d’une multitude de facteurs. Il y a pour moi un profond lien
entre l’état émotionnel, les croyances (conscientes et surtout inconscientes), le
bien-être intérieur, le physique et des énergies plus ou moins subtiles que la
science ne capte peut-être pas encore, mais qui peuvent être ressenties. Un
blocage physique peut influencer votre état émotionnel et inversement. Une
croyance ou un conflit interne peuvent générer du stress, un mal-être qui peut
déboucher sur une maladie ou un blocage physique.

Le problème peut venir également de mauvaises habitudes dont on peut se
rendre compte facilement, comme une mauvaise alimentation sur une longue
période, dont on peut même être conscient, mais ne pas écouter. Cela peut
également être beaucoup plus subtil au niveau des énergies, en lien avec un
mauvais fonctionnement totalement inconscient provenant de choses dont on n’a



aucun souvenir. Il y a plusieurs niveaux, du corps physique aux énergies les plus
subtiles avec entre les deux les méridiens, les chakras. Par exemple, la médecine
chinoise sait depuis très longtemps que le corps est parcouru de méridiens.
D’ailleurs l’acupuncture utilise cela et son efficacité est reconnue maintenant,
même en Occident. En Orient, les chakras sont connus depuis des millénaires, ils
alimentent les différentes parties du corps. On peut les ressentir, chez l’autre, mais
aussi en soi. Quand tout va bien, ces méridiens (qui ne sont pas physiques)
amènent de l’énergie à tous les organes et aux différentes parties du corps. On
peut voir ça comme les artères qui amènent le sang partout dans le corps, mais à
un niveau non physique. S’il y a un blocage, il y a un problème, une partie du
corps n’est plus alimentée correctement et ne peut plus fonctionner de manière
optimale. Il est possible de ressentir ces blocages et de les libérer, ce qui permet à
l’énergie de circuler normalement à nouveau.

Finalement un soin est une aide pour harmoniser l’ensemble, du plus subtil vers
le plus dense, le corps physique, afin de retrouver bien-être physique,
psychologique et énergétique.

Parfois cela reste au niveau du physique et je travaille à ce niveau par
imposition des mains ou d’autres techniques. D’autres fois je ressens que c’est
émotionnel et le soin peut passer par une relaxation suivie d’une discussion pour
libérer cette émotion et sa cause. Ou encore, ce sont des blocages au niveau
énergétique plus subtil. Dans ce cas, je ressens une connexion profonde avec le
tout et je ressens des énergies qui me traversent pour aller vers la personne.
Parfois je ressens que c’est une expansion de conscience qui sera utile. Depuis que
j’ai eu cette expérience (voir chapitre expansion de conscience), je peux la
reproduire à volonté. Alors je fais une expansion de conscience en posant mes
mains sur la tête de la personne allongée.

Suivant le soin effectué, il arrive que les personnes s’endorment pendant un
soin ou ressentent un état de plénitude et de bien-être. Il arrive aussi pour certaines
de ressentir une énergie qui se déplace dans leur corps, avec parfois disparition de
la douleur immédiatement ou simplement un bien-être intérieur qui suit sans



savoir pourquoi. Ce sont des libérations. Il est également arrivé à quelques-unes
de ressentir l’union avec le tout. Les croyances des gens colorent également leurs
expériences et ressentis. Ainsi, une personne qui aimait Bouddha, l’a vu venir vers
elle lors d’un soin et une autre, sans croyances religieuses, a vu des boules de
lumières de différentes couleurs en ressentant un profond bien-être.

En fait, c’est à chaque fois différent parce que chaque personne est unique et
son ressenti aussi. Il arrive aussi qu’une personne ne ressente rien, ce n’est pas un
problème et ne veut pas dire qu’il ne s’est rien passé. Cela peut très bien travailler
à un niveau subtil et il n’y a aucun ressenti physique, mais parfois c’est une prise
de conscience ou un changement de comportement qui intervient plus tard. C’est
aussi pour ça qu’il est très difficile de mesurer les résultats dans les soins.

Encore une fois, pour moi le plus important pour une personne est de trouver la
cause et pas de vouloir supprimer le symptôme qui revient à supprimer le message
d’alerte.

 

Témoignage anonyme
J’ai eu la chance que Vincent me prodigue des soins à plusieurs reprises, que ce

soit à distance où en sa présence, voici mes témoignages.

Quelques semaines après m’être cassé le pied, alors que la douleur était encore
très vive nous voyagions ensemble à New York.

Arrivé sur place lors de la première matinée je ne voyais vraiment pas
comment j’allais pouvoir suivre le rythme de marche de mes amis tant la douleur
était présente. J’en fis part à Vincent et quelques heures plus tard la douleur était
très estompée puis devint quasi inexistante au fil des jours.

Je suis convaincu que si Vincent n’avait pas fait de soin je n’aurai vraiment pas
apprécié ce voyage à sa juste valeur.



Plus tard, Vincent dînait à notre domicile et nous lui avons expliqué que notre
petit animal domestique « Zouzou » le hamster avait été sauvagement attaqué par
notre chatte et qu’elle l’avait laissé pour presque mort, le ventre bien lacéré.

Vincent garda le hamster dans ses mains pendant une bonne demi-heure. Il
nous dit de le surveiller régulièrement jusqu’à ce qu’il aille mieux et effectivement
notre bestiole préférée survécut miraculeusement à cette blessure.

Également, alors qu’il pratiquait un soin sur une patiente en ma présence, il me
permit de sentir les blessures des différents corps (énergétiques ?) astraux. Je
passais ma main lentement au-dessus du corps allongé et je ressentis une
résistance, comme un frein qui me ralentit puis stoppa la main à un endroit très
précis. Il s’avéra qu’effectivement, il y avait eu quelques années de cela une
fracture à cet endroit. Pourquoi ma main s’est arrêtée là ? Je n’en sais rien.

Encore, lors d’un après-midi passé en notre compagnie, il me soigna d’une
douleur persistante sur le bras gauche.

Il a aussi soigné à distance mon fils en coupant le feu suite à une brûlure à la
main. Immédiatement le petit a cessé de pleurer ne ressentant plus la douleur et
aucune cloque n’est apparue le lendemain.

Merci, Vincent, pour ta bienveillance, ces expériences nous éveillent.

Le point de vue scientifique
Nous pourrions croire, de prime abord, que le monde scientifique ne s’est pas

du tout intéressé à la question du soin à distance ou de la guérison spirituelle, tant
les croyances dominantes que ces phénomènes ne sont que de la supercherie
semblent être ancrées. Et pourtant, il existe plus d’une centaine de données
scientifiques publiées dans des revues internationales qui ont comparé des groupes
de personnes recevant des soins à distance avec des personnes n’en recevant pas.
De manière généralement officieuse, beaucoup de médecins dans les hôpitaux font
d’ailleurs appel à certaines occasions à des guérisseurs (coupeurs de feu) pour des
soins à distance prodigués en faveur de leurs patients. Une grande partie des



personnes en Orient, mais aussi en Occident, croient d’ailleurs au pouvoir
guérisseur des prières. De plus en plus de personnes font recours à ces pratiques
de soins à distance pour des problèmes de santé physique ou mentale.

Les recherches scientifiques dans ce domaine donnent des résultats contrastés.
Astin, Harness et Ernst (2000) ont réalisé une étude statistique sur l’ensemble des
travaux qu’ils ont trouvés sur le sujet. Ils ont d’abord pris la précaution d’écarter
toutes les études ne remplissant pas les critères méthodologiques fondamentaux.
De cette manière, seules les études incluant des personnes présentant une
pathologie bien définie avec des effets mesurables, des conditions de contrôle
(condition dite aussi “placebo” dans laquelle la personne croit recevoir un soin à
distance, mais n’en reçoit pas ou se trouve dans le doute d’en bénéficier), et une
randomisation adéquate (attribution au hasard des participants aux conditions de
contrôle et expérimentale et sans que l’expérimentateur ne sache si la personne va
bénéficier du soin ou non), ont été prises en compte. Ils ont ensuite regroupé les
études sélectionnées en 3 groupes selon que le type de soin à distance concerne :
la prière, l’envoi d’énergie (magnétisme à distance) et une catégorie incluant les
autres types de soins à distance (exemples : guérisons psychokinétiques et
paranormales). Les trois groupes donnèrent des résultats relativement similaires
avec en moyenne 57 % des interventions qui aboutissent à un effet positif. Une
analyse statistique combinée de toutes les études sur la force de l’effet suggère
que celle-ci est faiblement positive. La conclusion est qu’il n’y a pas pour le
moment de preuves scientifiques publiées suffisamment convaincantes en faveur
des soins à distance.

Depuis cette publication qui ne prend en compte que des études réalisées avant
l’année 2000, d’autres données se sont ajoutées. Trois ans plus tard, l’un des
auteurs de l’étude susmentionnée (Ernst, 2003) propose une mise à jour et en
2006, Masters, Spielmans et Goodson (2006) publient également une analyse
regroupant les études les plus robustes sur le plan méthodologique. Les résultats,
depuis lors, vont dans le sens d’un effet encore moins important des soins à
distance. Le domaine est devenu encore plus controversé et l’attribution de



financement pour ce type de recherche est devenue extrêmement rare. Les raisons
de cet échec sont multiples.

L’une des plus grandes difficultés pour les études sur la prière et les intentions
positives est de contrôler ces dernières. Effectivement, nous ne pouvons pas savoir
si d’autres personnes – en dehors de la personne choisie pour l’étude – vont prier
et avoir des intentions positives pour les participants. Ce qui pourrait effacer les
différences entre les personnes malades bénéficiant des prières faisant partie de la
recherche de ceux n’en bénéficiant pas. De plus, il n’est pas exclu que
l’incertitude provoquée par le fait que le patient ne sait pas s’il bénéficie ou pas
des soins à distance ou des prières en raison des contingences expérimentales (le
patient doit être aveugle à son traitement pour contrer l’effet placebo) ne perturbe
pas la réception des énergies de guérison. Cela pourrait être aussi le cas des
croyances négatives émises par le participant et les expérimentateurs comme la
croyance que le soin à distance ne peut pas aider. Par ailleurs, les effets des soins à
distance pourraient avoir échappé aux mesures expérimentales, lesquelles sont
basées sur la santé physique. C’est en tout cas ce que semble indiquer une étude
sur les effets du Reiki à distance, une méthode de soins énergétiques d’origine
japonaise (Shifflet et al., 2002). Dans cette recherche, le Reiki n’apporte pas
d’amélioration de la récupération de personnes ayant subi un accident vasculaire
au niveau de leur indépendance dans les activités de la vie quotidienne.
Néanmoins, les patients bénéficiant d’un soin Reiki à distance rapportent
davantage d’envie de faire des choses. Il serait donc intéressant d’inclure dans
toutes les études des mesures psychiques : humeur dépressive, angoisse, stress et
bien-être en général. Ceci permettrait aussi de voir si l’humeur, l’état
psychologique, telle la dépression, pourrait bloquer les effets des soins à distance.

Malgré ces résultats mitigés, il existe en revanche de nombreuses recherches
indiquant que les soins à distance influencent les cerveaux du donneur et du
receveur de soin. Bladwin et Hammerschlag (2014) ont récemment analysé
l’ensemble des études portant sur les changements neurophysiologiques mesurés à
partir d’électrodes placées sur la surface de la tête chez la personne donnant le



soin pendant un essai à distance. En résumé, le phénomène le plus fréquent
pendant un soin à distance est que les participants censés envoyer de l’énergie de
guérison voient leur activité cérébrale modifiée avec une augmentation d’activité
alpha mesurée sur la partie frontale (devant) de la tête et une augmentation de la
synchronisation de l’activité alpha entre les parties frontale et occipitale (arrière
de la tête). Cette réponse semble s’améliorer avec l’entraînement. Les mesures de
la fréquence cardiaque et de la conductance thermique également revues dans ce
travail montrent une augmentation dans la condition de soin comparée à des
conditions de repos. Ces résultats étaient attendus et consistants avec l’idée que
donner un soin implique un certain type d’état mental qui stimule le système
nerveux autonome. Reste à savoir si ces modifications physiologiques, en
particulier au niveau cérébral, ne représentent pas une simple augmentation de
l’attention portée sur le corps ou l’effet général de rentrer dans un état de
diminution nette de la fréquence respiratoire avec la détente du corps.

Les receveurs des soins à distance présentent également des changements
neurophysiologiques. C’est en tout cas ce qu’indique une étude de neuroimagerie
(Achterberg et al., 2005) et une récente étude électrophysiologique (Pike, Vernon
et Hald, 2014). Dans la première, onze guérisseurs hawaïens utilisant diverses
méthodes de soins énergétiques se sont prêtés au jeu de faire des soins à distance
pour une personne proche (membre de la famille ou ami). Les guérisseurs
devaient effectuer une série de soins par tranches de deux minutes entrecoupées de
phases de deux minutes sans soin, pendant que le receveur du soin était dans un
appareil d’imagerie par résonance magnétique. Seul l’expérimentateur connaissait
et dictait le déroulement de la séquence de phases de soin et de pause au
guérisseur. Le receveur ne savait pas quand il recevait le soin. Les résultats
montrent qu’il y a des différences statistiquement significatives entre les phases de
soin et de pause au niveau des activations cérébrales. Lors du soin, ils observent
davantage d’activation dans le cortex cingulaire antérieur, dans le cortex
préfrontal, ainsi que dans la région du précuneus. Ces trois régions sont aussi



impliquées dans la méditation profonde, en particulier la méditation de pleine
conscience.

Dans la deuxième étude, l’activité électrique du cerveau des participants, en
l’occurrence des étudiants universitaires, était mesurée alors qu’un tiers d’entre
eux recevait un soin énergétique par une personne se trouvant dans la même pièce.
Le donneur de soin était expérimenté et la technique basée sur l’intention mentale
de soigner accompagnée de la manipulation d’énergie par les mains dans les
centres énergétiques liés au corps du receveur (méthode du Dr. Natale
Finocchiaro). Un autre tiers des participants était également en présence du
pratiquant de soins énergétiques, mais ce dernier ne faisait que simuler le soin tout
en réalisant mentalement une tâche arithmétique. Le dernier tiers de participants
était seul dans la pièce et ne recevait pas de traitement à distance. Aucun
participant, ni l’expérimentateur en charge de placer le matériel ne savaient si le
soin était réellement donné ou pas afin d’exclure un éventuel effet placebo.

Au niveau de l’effet subjectif, les auteurs trouvent que le soin est la seule
condition dans laquelle les participants rapportent une baisse de leur état d’anxiété
(mesuré par un questionnaire rempli avant et après l’enregistrement cérébral)
après l’expérience. Ce résultat spécifique à la condition de soin se reflète
également dans la mesure physiologique. L’activité cérébrale au niveau des ondes
alpha sur les électrodes frontales est significativement modifiée par le soin à
distance en comparaison avec les deux autres conditions. Le soin induit davantage
d’asymétrie entre les deux hémisphères cérébraux concernant l’activité alpha. Ce
résultat ne semble cependant pas spécifique au soin, si on se tient aux résultats
d’une recherche (Kawano et al., 2000) démontrant que l’activité alpha est
également modifiée lorsque quelqu’un reçoit de l’énergie brute envoyée par le
biais du To-ate, un art martial japonais ancestral.

Il semblerait aussi que lors d’un soin à distance, le cerveau du donneur et du
receveur se synchronisent, et cela même lorsque le receveur ne sait pas qu’il est en
train de bénéficier d’un soin à distance. C’est ce que prétend une étude de Ventura,
Saroka et Persinger (2014). Dans celle-ci, 8 personnes ont été recrutées pour soi-



disant une étude sur les effets neurophysiologiques de la relaxation. Ils ont été
placés confortablement sur un fauteuil pendant que leur activité neuronale été
enregistrée à l’aide de 19 électrodes pendant 10 minutes. Durant ce laps de temps,
ils ont dû visualiser mentalement trois formes géométriques et trois mots associés
présentés visuellement avant l’enregistrement. Simultanément et sans que les
participants ne le sachent, un maître Reiki (2 maîtres ont participé à l’étude) était
situé dans une pièce d’un autre bâtiment dans le même fauteuil et avec le même
casque EEG pour mesurer son activité neuronale. Dans la moitié des cas (4), le
maître Reiki a envoyé de l’énergie cosmique de guérison en suivant une procédure
de mentalisation des trois mêmes symboles géométriques et mots associés que les
participants. Dans l’autre moitié des cas, le maître a imaginé ces trois symboles et
répété les mots avec l’instruction de les envoyer mentalement à l’autre personne
sans l’intention du soin, ni l’envoi d’énergie de guérison. Cette condition est la
condition de contrôle, car elle est dépourvue d’intention de soin et de transmission
d’énergie, en tout cas, intentionnellement.

Les auteurs ont ensuite calculé la corrélation de l’activité cérébrale pour sept
fréquences d’ondes électriques types (delta, thêta, alpha bas, alpha haut, beta bas,
beta haut et gamma) entre le receveur et le donneur de soin, ainsi qu’entre les
deux personnes de la condition de contrôle (sans le soin). Plus la corrélation est
positive et élevée, plus cela signifie que l’activité électrique est semblable d’un
cerveau à l’autre sur une fréquence type. Les résultats sont étonnants. En effet, les
paires donneur-receveur de la condition de soin présentent davantage d’activité
thêta que les paires de la condition de contrôle. De plus, l’activité cérébrale au
niveau des ondes thêta se synchronise entre le donneur et le receveur après trois
minutes de soin comme le montre la figure 5. Ceci indique que la synchronisation
n’est pas le fruit du hasard, car elle se met en place avec le temps durant la
période du soin. Ce n’est pas non plus un effet placebo, c’est-à-dire la
conséquence de l’attente d’être soigné ou de recevoir quelque chose, puisque les
receveurs ne savent pas qu’ils reçoivent un soin Reiki. Les auteurs observent une
corrélation de l’activité cérébrale entre le maître Reiki qui ne prodigue pas de soin



et le participant au niveau des ondes beta haut et gamma, dès le début de
l’enregistrement cérébral (figure 5). Cela suggère que le fait de visualiser les
formes et de prononcer les mots ont produit les mêmes effets neuronaux chez le
maître Reiki et les participants. Le fait que les cerveaux se synchronisent durant
un soin à distance au niveau de la fréquence d’onde thêta ne semble pas le fruit du
hasard. Pour les auteurs de cette étude, il existerait un lien entre le champ
magnétique terrestre et l’activité thêta des cerveaux humains. Nous avons vu dans
le chapitre précédent que la méditation profonde induit une augmentation de
l’activité neuronale thêta. Ensemble, ces observations pourraient suggérer que
cette activité reflèterait, entre autres, la connexion à une énergie plus vaste que
nous.

 



 

Figure 5. Coefficients de corrélation moyens de l’activité cérébrale dans les

bandes de fréquences

Delta, Thêta, Low-Alpha, High-Alpha, Low-Beta, High-Beta and Gamma entre les

donneurs

et les receveurs de soin (condition “Soin”) et les donneurs et receveurs sans soin

(condition “Pas de soin”) selon trois périodes de temps : début de la procédure

d’enregistrement (0) à 3.3 minutes ; 3.3 minutes à 6.6 minutes et enfin 6.6 minutes

à 10 minutes.

Image prise et traduite avec permission de l’article de Ventura, Saroka, et

Persinger, 2014. 
 
Si cette hypothèse est vraie, il ne devrait même pas y avoir besoin d’envoyer un

soin à distance pour que les cerveaux de deux personnes se synchronisent. C’est
justement ce qu’indiquent quelques recherches sur le sujet (Radin, 2004 ;
Wackermann et al., 2003). Dans celles-ci, deux personnes qui se connaissent sont
placées chacune dans une pièce isolée acoustiquement et électromagnétiquement.
L’une doit simplement se relaxer tandis que l’autre personne reçoit des
stimulations visuelles sur un écran pendant que l’activité cérébrale des deux
participants est enregistrée par des électrodes placées à la surface de la tête. Les
résultats montrent que leurs cerveaux présentent une certaine synchronisation qui
n’est pas le fruit du hasard. C’est comme si la personne qui ne perçoit pas de
stimulation était contaminée par la stimulation cérébrale de son voisin, alors
qu’elle ne sait pas que celui-ci fait autre chose qu’elle, c’est-à-dire juste se relaxer
seul dans une pièce.

En conclusion, l’ensemble de ces travaux démontre que l’activité d’un cerveau
peut être influencée par l’activité d’un autre cerveau indépendamment de la



distance des personnes. Et cela que ce soit avec l’intention de donner un soin,
l’intention d’entrer simplement en contact ou alors spontanément (sans la volonté
de créer un contact), comme dans les dernières études mentionnées. Quant à la
nature des modifications, nous pouvons constater que le donneur et le receveur de
soin à distance présentent une activité cérébrale, au niveau des régions impliquées
et de la vitesse avec laquelle les neurones déchargent, qui ressemble beaucoup à la
méditation. Ce lien n’est sans doute pas fortuit. Dans les deux cas, soin et
méditation, une ou plusieurs connexions se créent, entre l’autre et soi, entre ce qui
nous entoure et avec nous-même. Vincent, dans son témoignage, parle d’ailleurs
de connexion simultanée entre tout ce qui existe et la personne.

Le plus grand problème mentionné par les auteurs des études rapportées ici est
le manque de cadre théorique sur la nature du soin à distance. Des problèmes leur
semblent insolubles : comment expliquer que le soin à distance marcherait, quel
est le mécanisme biologique derrière ce phénomène ? Heureusement cela est en
train d’évoluer grâce en grande partie au progrès et à l’ouverture de la physique
quantique dans d’autres domaines scientifiques. La physique quantique montre
que nous sommes constitués d’énergie, comme tout ce qui nous entoure, et en
interrelation les uns avec les autres. Il semble y avoir un flux magnétique
continuel entre nous. Nous sommes donc tous potentiellement reliés, quelle que
soit notre distance. Lorsque la notion que la pensée est créatrice sera plus admise
dans le monde scientifique en général, des travaux plus interdisciplinaires et plus
aboutis sur le sujet verront certainement le jour. Nous savons déjà que
l’observation influe sur une expérience.

Dialogue
Vincent : La médecine moderne fait souvent référence à l’effet placebo pour

expliquer les effets des thérapies alternatives sur les patients, comme le soin
énergétique. Mais comment expliquer les résultats sur les animaux ?

 



Louis : Ta remarque est tout à fait pertinente. Par ailleurs, comment expliquer
que sans savoir consciemment que nous recevons un soin, notre cerveau réagit
différemment, comme dans l’étude que je cite plus haut. Il n’y a aucune
explication tangible pour expliquer ce changement. Par contre, cela n’empêche
pas que l’effet placebo fait partie intégrante de tout soin et qu’il est souvent
efficace. D’ailleurs, beaucoup de médecins prescrivent des placebos à leurs
patients. L’effet placebo aussi induit des modifications neurophysiologiques
comme l’activation des réseaux de la récompense (le système dopaminergique).
Finalement, croire que nous allons être aidés par une pilule ou un soin, quel qu’il
soit, c’est croire à sa guérison. C’est poser aussi une intention d’aller mieux et
donc s’offrir une pensée positive pour soi-même.

 

Vincent : En effet. On peut prendre cela comme argument que l’esprit, la
conscience que nous sommes a les moyens d’agir sur la matière et de guérir le
corps. Nous vivons nos croyances, conscientes et inconscientes. Les expériences
de la vie nous donnent la confirmation de ce que nous croyons. Nos croyances
inconscientes sont bien plus puissantes que celles conscientes. Il ne faut pas
confondre cela avec ce que l’ego veut, qui n’est qu’une toute petite partie de la
conscience. Cette partie est rarement exaucée, car bien souvent en contradiction
avec le Soi.

 

Louis : Peux-tu nous expliquer comment tu fais un soin à distance ?

 

Vincent : Lorsque je fais un soin à distance, je ressens une connexion avec la
personne. Je peux alors ressentir l’énergie de la personne presque comme si elle
était présente. Je ressens l’énergie de son/ses corps avec mes mains. Ensuite je
procède comme pour un soin en présence et c’est donc chaque fois différent en
fonction de ce que je ressens ou perçois.



Il y a une simple croyance à dépasser, celle que c’est impossible et que ça ne
peut pas être vrai.

On peut espérer que la science, notamment avec la physique quantique, arrivera
bientôt à démontrer que tout est relié. Il suffit de demander la connexion avec une
personne pour que ça soit fait. D’ailleurs ce que tu dis sur l’activité cérébrale du
donneur et du receveur qui se « synchronisent » le démontre également. Bien que,
pour moi, l’activité du cerveau soit simplement une conséquence de l’activité de
la conscience. Il est clair que le corps, y compris le cerveau, sont simplement un
moyen d’agir, pour la conscience que l’on est, dans la matière.

La synchronisation des cerveaux me semble une explication possible au fait
que des personnes s’endorment pendant un soin. En fait ceci se passe le plus
souvent lorsque je fais une expansion de conscience. Je pensais, avant que tu
parles du résultat des études que tu as mentionnées, que mon état, de méditation
profonde ou d’expansion de conscience, calmait le mental de l’autre également.
Comme pour bien des personnes, le seul moment où le mental se calme c’est
lorsqu’elles s’endorment, je voyais une explication à ce phénomène. Qu’en
penses-tu ?

 

Louis : Pourquoi une personne calme et posée peut aider une personne anxieuse
et précipitée à diminuer sa tension interne sans dire un mot ? C’est en grande
partie la résultante de l’activité de ce qu’on nomme les “neurones miroirs”. Ce
sont un type de neurones dans le cerveau qui sont activés spontanément lorsque
nous observons, ou même imaginons, une autre personne faire une action ou
ressentir une émotion afin d’être capable de l’imiter et de la comprendre. Cela
conduit à la synchronisation des cerveaux. Je pense que les personnes que tu
reçois pour un soin arrivent à calmer leur mental, du moins en partie, grâce à ton
très faible niveau d’agitation mentale. Certains s’endorment peut-être simplement
parce qu’ils n’auraient pas l’habitude d’être dans cet état. Une autre explication
est celle du mécanisme de défense psychologique ; dans cet état de silence, ils



auraient accès à des éléments de leur inconscient qu’ils ne sont pas encore prêts à
conscientiser.

Penses-tu que l’intention du soin suffit pour apporter une aide à la personne ?

 

Vincent : L’intention est importante, c’est sûr, encore faut-il avoir la bonne et ce
n’est pas forcément toujours la disparition du symptôme. Parfois dans un soin, je
n’ai pas d’intention particulière, parce que je ne sais pas ce qui est bon pour la
personne. Alors je demande simplement, avant le soin, que la personne reçoive
tout ce dont elle a besoin pour son plus grand bien. C’est tout de même une
intention, mais ce n’est absolument pas moi, mon ego, qui décide ce qui est bon
pour la personne.

Au fur et à mesure de mes expériences dans les soins, la question de l’intention
s’est posée d’abord puis a évolué. Quelle est la bonne intention à avoir pour une
personne qui vient demander un soin à un thérapeute Il y a plusieurs facteurs dont
il faut tenir compte, on peut penser que tout le monde a envie d’être en bonne
santé. C’est peut-être vrai pour la partie « consciente », mais pour l’inconscient…
c’est une autre histoire.

Est-ce que le conscient et l’inconscient sont toujours en accord ?

Non, et ces désaccords sont la source de bien des tourments physiques et
psychiques. Conscient et inconscient font partie de la conscience individuelle qui
elle-même fait partie d’une conscience plus vaste et ainsi de suite jusqu’à la
conscience Une.

Tout n’est qu’une question d’identification de la conscience à des objets (par
exemple : corps, mental, etc..). Mais revenons déjà à la question de la conscience
individuelle. S’il y a désaccord entre les deux, conscient et inconscient, il y a un
conflit intérieur qui peut causer maladie, mal-être, dépression, etc. C’est assez
évident, deux parties de la même chose (la conscience) veulent deux choses en



contradiction, ça ne peut pas aller bien. D’où l’intérêt du travail introspectif sur
soi pour mettre en lumière ses incohérences et retrouver l’harmonie.

Ce qui se passe dans ce travail et on ne s’en rend compte qu’après, c’est qu’au
début, la partie consciente est souvent complètement identifiée au corps et au
mental, c’est l’ego. Cette partie est la plus petite de la conscience individuelle et
c’est cette partie qui finira par se mettre en accord avec celle, plus vaste, au fur et
à mesure du travail intérieur. Alors que, tant que le travail n’a pas commencé,
qu’on est totalement identifié à l’ego, on fait exactement l’inverse, on aimerait
que le monde entier fonctionne comme on pense. On essaie de changer le monde
extérieur plutôt que changer nous-même.

Au fur et à mesure que nous harmonisons nos conflits internes, la paix
intérieure grandit jusqu’à s’installer définitivement. C’est cela, pour moi, la
véritable guérison. Tout le reste, les soins quels qu’ils soient (énergétique,
psychologique, chamanique, allopathique, etc..) ne sont que des béquilles pour
favoriser ce travail. Partant de là, chacun est responsable de sa guérison et
personne ne peut la faire à notre place.

J’ai remarqué que certaines personnes ne souhaitent pas « vraiment » être en
pleine santé, en tout cas momentanément, même si elles ne l’admettent pas
clairement, ou pas du tout, et que cela est souvent inconscient. En discutant,
parfois, je pose la question « est-ce que vous voyez des avantages maintenant à
votre situation ? », en parlant de la situation pour laquelle on demande mon aide.
Les réponses sont parfois surprenantes et il arrive que certaines personnes
trouvent plus d’avantages à être dans la situation où elles sont que d’être en pleine
santé.

Prenons par exemple une personne qui était très seule et s'ennuyait la plupart
du temps. Depuis qu'elle est malade, elle reçoit de la visite, on vient s'occuper
d'elle ; elle est bien contente d'avoir de la compagnie. La maladie est une façon
d’attirer l’attention sur elle, ce qui n’est pas évident à admettre consciemment.
Pour une autre, elle était bien contente d’être en arrêt de travail pour un temps, car



elle ne supporte plus son travail (problème conflictuel avec le patron, les collègues
ou moral sur le sens et/ou l’utilité de son travail). Consciemment, personne ne
veut être malade, mais inconsciemment, cette maladie permet d’éviter une
situation qui est insupportable.

Dans ces cas-là, pour moi, la maladie est une conséquence d’un problème plus
profond. En traitant le problème plus profond, la cause, la maladie, va disparaître.
Alors que soigner simplement la maladie n’est pas le remède. On enlève le
symptôme, qui est également un révélateur d’un dysfonctionnement plus profond,
d’un conflit intérieur. Même s’il y a une guérison, il n’est pas rare que peu de
temps après, une nouvelle maladie arrive, car la cause n’est pas traitée.

L’intention inconsciente de la personne va la rendre à nouveau malade, car elle
y trouve de bonnes raisons, qui peuvent être plus importantes pour elle que sa
propre santé physique durant une période.

Il me semble important de tenter de discerner les traumas ou maladies directs,
de ceux qui viennent plus d’un problème sous-jacent afin de pouvoir poser la
bonne intention et favoriser avec la personne le traitement de la cause.

D’ailleurs, cela peut être une des raisons d’un soin qui ne semble pas
fonctionner : traiter la maladie sans voir la cause. À ce moment, il y a divergence
entre l’intention du thérapeute et celle, souvent inconsciente, du patient.

Ce qui est intéressant avec cela, c’est que l’intention du patient est plus
importante que celle du thérapeute et heureusement. Cela signifie que nous
sommes tous responsables de notre santé et bien-être. Le thérapeute est
simplement une béquille, un coup de pouce à un moment, une façon de mettre en
lumière le problème pour faciliter la prise de conscience. Durant un soin, je
propose systématiquement au patient d’être à l’écoute de lui-même, de ses
ressentis corporels, des images ou des sons qui peuvent arriver, etc.. Simplement
d’être dans l’accueil et l’acceptation de lui-même sans interpréter ce qui arrive.
Lorsque le trauma ou la maladie est direct, le patient va parfois ressentir l’énergie
dans le corps, une détente ou s’endormir. Lorsqu’il y a un conflit intérieur, un



problème sous-jacent, il va parfois avoir une image, un son ou n’importe quoi
d’autre qui lui montre la cause (comme quelque chose de refoulé qui remonte). Et
là, c’est à lui de voir ce qu’il veut en faire, en parler, le laisser sortir ou remettre
une couche de protection et l’enfouir à nouveau, car il ne se sent pas prêt, ou
refuse de le voir. Cela arrive lorsque la tour de contrôle, l’ego, est encore trop aux
commandes, puisque c’est justement souvent lui la source du problème. Et chacun
est libre de choisir et responsable de ses choix, même s’ils sont inconscients. Cette
compréhension est délicate à admettre, surtout au début.

Mais l’intention n’est pas tout. Les techniques, et il en existe une multitude,
favorisent également un soin et le retour de la santé.

Louis : Si l’intention n’est pas tout, est-ce que tout le monde pourrait faire un
soin à distance efficace ou faut-il un entraînement et/ou posséder un don ?

Vincent : Oui bien sûr que tout le monde peut en faire, dès que le blocage
venant par exemple d’une croyance que c’est impossible est levé. Rien que le fait
d’envoyer une bonne pensée à une personne, lui souhaiter avec le cœur une bonne
santé fait de l’effet. Il n’y a pas de don spécifique à l’un et pas à l’autre, tout le
monde a cela en lui, mais c’est activé ou pas, selon qu’on en ait conscience ou
pas. Il suffit de savoir qu’on peut le faire pour le faire. Encore une fois, nos
croyances font notre réalité. Si on n’y croit pas, nous sommes exaucés, ça ne
fonctionne pas. Si on y croit, nous sommes exaucés, ça fonctionne. Après c’est
comme tout, le fait de pratiquer souvent nous donne de plus en plus confiance et
on développe de plus en plus cette capacité. C’est de l’entrainement au silence de
l’ego qui permet à une nature plus vaste de nous-même de s’exprimer. J’en profite
pour dire également que si une bonne pensée peut aider, une mauvaise peut faire
de l’effet également jusqu’à un certain point. Que tout le monde tente autant qu’il
le peut d’envoyer de belles pensées et surtout d’essayer de ne pas en envoyer de
mauvaises à qui que ce soit et quel que soit le différend. Apprendre à maîtriser ces
pensées peut vraiment faire une différence pour soi et pour les autres.



En parlant d’intention, existe-t-il des études en Neurosciences sur la télépathie,
c’est-à-dire, l’intention de transmettre une information à distance ne passant pas
par les canaux sensoriels habituels ? Son étude permettrait de comprendre
comment nous pouvons communiquer consciemment par la pensée.

Louis : Il y a effectivement une étude qui s’est penchée sur la question
(Venkatasubramanian et al., 2008). Des chercheurs ont demandé à un mentaliste
capable de télépathie et à une personne incapable de télépathie (participant de
contrôle), de deviner le dessin, sans le voir bien évidemment, effectué par l’un des
chercheurs. Alors que le mentaliste et l’autre participant se trouvaient dans un
appareil d’imagerie par résonance magnétique fonctionnelle qui mesurait leur
activité cérébrale, ils ont dû alterner entre des périodes de repos (rien à faire en
particulier) avec des périodes où ils ont dû rentrer en télépathie avec le chercheur
ayant réalisé le dessin. Ce dernier devait également avoir l’intention de
transmettre son dessin par télépathie durant les mêmes phases que les deux
participants. Les résultats montrent que le dessin réalisé par le mentaliste est très
proche du vrai dessin, contrairement à celui de l’autre participant. Au niveau des
activations cérébrales, le mentaliste et le participant de contrôle ne présentent pas
les mêmes réponses. Lorsque la personne incapable de télépathie essaie de deviner
le dessin, c’est le gyrus frontal inférieur gauche qui s’active, une région impliquée
dans ce que l’on nomme « la théorie de l’esprit », c’est-à-dire la capacité à se
mettre à la place des autres. Tandis que lorsque le mentaliste essaie de deviner le
dessin, c’est le lobe temporal et plus exactement le gyrus parahippocampique droit
qui s’active davantage. Cette région est souvent activée lors des expériences
mystiques (voir les différents chapitres de ce livre) et pour beaucoup de
scientifiques non matérialistes, elle représente la connexion à une conscience plus
grande que la nôtre. Cela expliquerait pourquoi, dans la télépathie, il y a cette
région qui s’active et pas celles liées à la méditation, qui seraient quant à elles
plutôt associées à une connexion intérieure avec notre propre conscience.

Vincent, j’aimerais savoir s’il est possible de faire un soin à distance pour
plusieurs personnes en même temps, et si oui, peut-il être aussi efficace qu’un soin



individuel ?

 

Vincent : Oui, il n’y a aucune raison que ça ne fonctionne pas. C’est encore une
histoire de croyance. Il suffit d’adapter la technique. Si une personne travaille par
imposition des mains parce qu’elle pense que ça ne fonctionne que comme ça elle
ne pourra pas soigner plusieurs personnes simultanément, du moins pas plus que
deux. Mais si une autre se connecte à une énergie de guérison et l’envoie sur un
groupe, il n’y a aucun problème. D’ailleurs il y a des groupes de méditation de
compassion un peu partout qui font des méditations pour le bien-être des tous les
gens et je n’ai aucun doute que cela est efficace. C’est invisible, non démontrable,
mais ça aide bien des gens et c’est magnifique de voir des personnes prendre du
temps pour cela.



 



 



Expérience de
sortie hors du corps

L’expérience de sortie hors du corps (ESHC) peut se définir comme la
perception pendant une durée déterminée de soi et de son environnement par le
biais d’une perspective autre que celle de son propre corps physique. Elle se
caractérise par le sentiment de ne plus être rattaché à son corps. Nous trouvons des
traces de récits d’ESHC dans beaucoup de civilisations anciennes et de cultures
différentes à travers le monde. C’est principalement dans la littérature ésotérique
et mystique que nous pouvons obtenir le plus de descriptions et de théories sur les
voyages astraux, terme qui est le plus couramment employé pour décrire ce type
de phénomène.

Il y a différentes variantes de l’ESHC. Certaines personnes se sentent voyager
dans l’espace, d’autres simplement flotter près de leur corps. Le degré de contrôle
sur le déclenchement de l’expérience varie également beaucoup d’une personne à
l’autre. On peut lire habituellement que la proportion de personnes vivant ce
phénomène est de 10 à 20 %. Cependant, une petite enquête personnelle à travers
un questionnaire distribué à la population des étudiants universitaires de Genève
montre que faire l’expérience au moins une fois dans sa vie d’une sensation de
flottement hors du corps est relativement commune avec presque 50 % des
interrogés. Il semblerait que cette tendance est en augmentation, mais il n’y a pas
de données actuellement disponibles pour le confirmer.

Il existe également des pratiques et techniques méditatives et de visualisation
pour s’entraîner et parvenir à faire cette expérience de manière volontaire. Celles-
ci sont l’usage de certaines personnes en quête spirituelle de connaissance de soi
ou simplement à la recherche de sensations mystiques. Contrairement à ces



pratiques, l’expérience de Vincent rapportée ci-dessous s’est manifestée de
manière spontanée et cela sans prise préalable d’aucune substance.

 

 

L’expérience
Un après-midi d’été, j’étais dans mon jardin, pieds nus dans l’herbe. Il y avait

ce vide en moi, ce manque sur lequel je ne parvenais pas à mettre de mots. Ce
sentiment profond de passer à côté de l’essentiel, de rater quelque chose
d’important dans ma vie, de ne pas être entier. Alors, moi qui ne croyais en rien, je
me suis surpris à lever la tête, à regarder le ciel et à dire avec tout mon cœur « j’ai
besoin d’aide, je ne comprends pas ce vide intérieur ». Je ne le disais à personne
en particulier, n’étant absolument pas croyant. Peut-être au ciel, à l’univers, à moi-
même, je n’en avais aucune idée. Je me suis rapidement repris, me disant
intérieurement que j’étais en train de faire n’importe quoi, car cela n’avait aucun
sens. Mon côté rationnel avait repris le dessus et je suis reparti dans mes
occupations routinières, oubliant tout cela.

La même nuit vers deux heures du matin, je me réveille soudainement. Je suis
parfaitement éveillé et alerte. Je vois ma main droite à quelques centimètres au-
dessous de mon nombril et à 20-30 cm au-dessus de mon corps. Ma main gauche
un peu au-dessus du nombril, à même distance de mon corps. Je suis en train de
me poser la question : comment ai-je pu dormir avec les mains au-dessus de mon
corps ? Quand, sans que j’aie le temps de comprendre, ma main gauche remonte
au-dessus de ma poitrine. Soudainement, une boule de lumière jaune très clair et
brillante sort de ma main et grandit jusqu’à faire 20 à 30 cm de diamètre et entre
dans ma poitrine.

Je la ressens et la vois. Je vois ou perçois ce qui se passe en moi
simultanément. Comme si je voyais à l’intérieur de mon corps, que je ressentais
énergétiquement ce qu’il s’y passait ! J’avais l’impression que c’était plus



profond, au-delà de la matière, ou plus précisément en amont de la matière, que
ces sensations énergétiques précédaient le corps et agissaient sur lui. Je vois très
distinctement des masses noires dans mon corps, ou de mon corps énergétique,
qui sont attirées et dissoutes dans l’énergie de cette boule lumineuse.

Je reste allongé en me questionnant sur ce qui s’est passé. Je n’ai aucune
sensation de peur, car je sens au plus profond de moi que cette énergie est
positive. C’est vraiment une sensation de purification, d’amour et de bien-être. La
stupéfaction est peut-être le mot qui définit au mieux ce que je ressentais. J’étais
parfaitement éveillé et tentais d’analyser ce qui venait de se passer, sans y
parvenir bien évidemment, car il n’y avait rien de rationnel dans ce que je venais
de vivre. J’étais encore en train d’essayer de comprendre, toujours parfaitement
éveillé et calme, quand je me suis senti tiré hors de mon corps. C’était une
sensation très nette. Bien que totalement incroyable pour moi, n’ayant jamais
encore entendu parler de phénomènes comme celui-ci, je sentais très clairement
que je quittais mon corps physique.

Je pouvais penser et réfléchir, j’avais toute ma conscience, elle me semblait
même bien plus complète, bien plus vaste. Je n’avais tout simplement plus de
corps solide. C’est une sensation de libération incroyable, comme si on enlevait
des vêtements trop serrés qui nous restreignent, qui nous limitent. Une sensation
de bien-être inexplicable. Je suis monté à une vitesse vertigineuse dans le ciel,
traversant le toit de la maison sans aucun problème. Je me regarde et constate que
j’ai tout de même un corps, mais il n’est pas physique, il est lumineux. Une
magnifique lumière resplendissante, scintillante. Je n’ai aucune peur, je suis
parfaitement bien. Surpris, bien sûr, mais jamais je ne me suis senti aussi bien. Je
regarde alors autour de moi et je vois que je ne suis pas seul. Il y a un être de
lumière à côté de moi. Je le regarde, il est d’une beauté incroyable. Il m’emmène
alors à une vitesse vertigineuse, nous traversons des champs d’étoiles, des
galaxies à une vitesse inconcevable. Nous nous arrêtons soudain devant un
spectacle d’une beauté inouïe. Je suis au milieu d’une nébuleuse. Les couleurs
sont plus vivantes, tout est plus beau que les plus belles photos que j’ai pu voir et



je suis au milieu de tout ça, je le vis. Je le vis et en même temps toutes ces
couleurs, ces étoiles semblent vivantes aussi. Il y a de la vie dans tout ce que je
vois, tout est vivant. Tout est conscient.

Cette présence à mes côtés dégage un amour qu’on ne peut pas expliquer, que
je n’ai jamais ressenti dans ma vie, c’est total. Il me remplit d’Amour. Un amour
si vaste, si puissant que les mots semblent complètement creux, vides de sens et
ne représentent en rien la sensation vécue. Nous dansons au milieu des étoiles,
comme si nous fêtions des retrouvailles, il n’y a qu’une joie ineffable et de
l’Amour. Alors que je crois avoir atteint les sommets de l’intensité de l’Amour, de
la joie, de l’extase, nos corps de lumière se rapprochent et se mélangent. Nous
fusionnons en un seul corps de lumière. L’intensité de l’expérience se décuple
encore. Aucun mot, aucun descriptif ne peuvent approcher ce vécu.

Durant toute cette expérience, il n’y a aucune parole. Tout ce que je pense est
instantanément saisi et je reçois instantanément l’information en retour. Ce n’est
même plus des pensées qu’on analyse, c’est comme de l’information qu’on
intègre directement, totalement, sans passer par le mental. Il n’y a aucune
ambiguïté possible comme avec le langage, les mots, les gestes, comme avec tous
nos moyens de communication. C’est clair, limpide, évident et ne demande aucun
complément, c’est une information complète en elle-même. Je reçois
l’information qu’il est temps pour moi de rentrer et en moins d’une seconde je me
retrouve dans mon lit, dans mon corps. Des larmes de joies, de plénitudes coulent
sur mes joues.

Le point de vue scientifique
L’expérience décrite par Vincent est personnelle et très forte, à tel point qu’il

n’est pas aisé d’en transmettre l’essence. Le caractère souvent magique, mystique
et personnel de l’ESHC, est d’une part ce qui a fasciné de nombreux artistes, et
d’autre part, rebuté de nombreux scientifiques à s’intéresser à l’étude de ce
phénomène. Néanmoins, il existe quelques recherches sur le sujet. Mais avant de



s’y pencher, voyons déjà ce que nous savons sur la manière dont notre cerveau
parvient à nous donner une perception de notre corps.

La perception de son propre corps est une fonction capitale pour l’interaction
de l’individu avec son environnement. Nous avons un ressenti de notre corps à
partir des informations sensorielles que nous recevons. Les informations
sensorielles (l’ouïe, le toucher et principalement la vision) nous permettent
d’appréhender notre environnement et d’établir la frontière entre notre corps, que
nous pouvons voir en grande partie, et tout ce qui est étranger à notre corps (autres
corps, objets, environnement). Les tendons, articulations, ligaments et muscles ont
des capteurs qui envoient l’information au cerveau sur la localisation de notre
corps dans l’espace. En outre, l’oreille interne envoie des informations au cerveau
sur la position de notre corps (la tête) en mouvement. Ensuite l’ensemble de toutes
les informations sensorielles est intégré dans notre cerveau afin d’obtenir une
représentation cohérente de notre perception du corps.

Plusieurs recherches en neurosciences se sont intéressées au phénomène des
ESHC. En particulier le domaine de l’épileptologie. Il a été démontré qu’une crise
épileptique peut engendrer l’expérience de sortie hors du corps chez l’adulte
(Blanke et al., 2004) et l’enfant (Heydrich et al., 2011). La particularité de ces cas
et que le foyer épileptique (l’endroit d’origine des neurones qui dysfonctionnent)
se situe dans la jonction temporo-pariétale, endroit où se trouve le gyrus angulaire.
Des médecins genevois ont d’ailleurs trouvé fortuitement, lors d’un
enregistrement préchirurgical, qu’en stimulant le gyrus angulaire droit à l’aide
d’électrodes chez une patiente épileptique n’ayant jamais eu d’expérience d’état
modifié de conscience non ordinaire, le phénomène de sortie hors du corps était
provoqué artificiellement (Blanke et al., 2002). Nous savons que la jonction
temporo-pariétale est une zone du cerveau qui permet, entre autres, l’intégration
des informations visuelles, vestibulaires et spatiales. Du point de vue des auteurs
de ces recherches, l’ESHC est considérée comme une réaction pathologique du
cerveau émanant d’une mauvaise interprétation des informations sensorielles.



Par ailleurs, l’ESHC peut être induite par des suggestions hypnotiques (Zeev-
Wolf et al., 2017) ou par des procédures expérimentales (Ehrson, 2007) chez des
personnes n’ayant jamais vécu ce type de phénomène. Il suffit de manipuler les
données visuelles à l’aide de caméras et d’un casque de réalité virtuelle. Le
participant est assis sur une chaise et voit son dos avec la perspective d’une
personne assise derrière elle. Simultanément, un expérimentateur touche son buste
réel avec un bâton et le buste du « corps illusoire » (perspective de la personne
assise derrière elle) avec un autre bâton. Cette procédure rend la perspective
visuelle propre à soi incohérente avec les données sensorielles provenant du corps.
Ainsi, le participant a la sensation d’être en dehors de son corps. Une étude a
montré que dans ces conditions, la mémoire est altérée : les personnes se
souviennent moins bien des informations transmises que dans une condition de
perspective normale du corps (Bergouignana, Nyberg et Ehrssona, 2014). Sur le
plan psychologique, vivre cette expérience, pourtant complètement virtuelle dans
ce contexte expérimental, induit une diminution significative de la peur de la mort
chez les participants (Bourdin et al., 2017).

Les recherches scientifiques sur le fonctionnement cérébral d’une personne
capable de provoquer spontanément une ESHC sont très rares. La première à être
publiée dans un journal scientifique est celle du psychologue transpersonnel
américain, Charles Tart (1968). Ce dernier a enregistré durant 5 nuits le rythme
cardiaque, l’activité électrodermale (mesure du système nerveux autonome), la
présence de mouvements oculaires rapides (typique du sommeil paradoxal qui est
le stade du sommeil des rêves dont on se souvient) et enfin l’activité électrique du
cerveau à l’aide de quelques électrodes placées à la surface de la tête d’une jeune
femme. Cette dernière qui avait alors dans la vingtaine et souffrait de troubles
psychiatriques de type borderline, était capable de faire des ESHC peu avant
l’endormissement. Pour contrôler l’ESHC, Charles Tart a demandé à la personne
d’aller lire en état de sortie de son corps, un nombre à cinq chiffres créé de
manière aléatoire, et écrit sur un panneau se situant en dehors du laboratoire. Les
résultats indiquent, d’une part, que la personne a pu restituer le bon nombre à cinq



chiffres, et d’autre part, que les mouvements oculaires rapides sont absents, que le
rythme cardiaque et l’activité électrodermale sont normaux durant l’état d’ESHC.
En revanche, le tracé électroencéphalographique lors des ESHC est inhabituel
avec une dominance d’activité neuronale alpha lente. Ce type d’activité neuronal
se retrouve dans les états de somnolence.

Dans une deuxième étude, le docteur Tart (1997) enregistre l’activité
électrophysiologique pendant l’ESHC du cerveau d’un homme ne présentant cette
fois-ci aucun antécédent psychiatrique ni neurologique. De nouveau l’ESHC
observé se déroule avant l’endormissement. Les résultats de ce cas confirment la
présence d’une prédominance d’activité alpha lente, mais signale également une
forte activité d’ondes thêta durant l’ESHC. Les ondes thêta sont connues pour
jouer un rôle dans la mémoire. Elles sont par ailleurs caractéristiques aussi de
l’état de méditation profonde. Pour Charles Tart, les données de ses recherches ne
font aucun doute et démontrent que le phénomène de l’ESHC est bien réel.

Il faut attendre près de 20 ans pour voir apparaître dans la littérature
scientifique – en tout cas dans celle considérée comme valable par la communauté
scientifique, en raison de l’implémentation d’un système de vérification de la
qualité des travaux par les pairs – une nouvelle étude sur le sujet. L’étude en
question est parue dans une revue de libre accès sur internet : « frontiers in human
neuroscience » (Smith et Messier, 2014). Le cas d’une jeune femme de 24 ans,
étudiante à l’université, est rapporté. Depuis sa petite enfance, elle peut décider à
volonté de déclencher l’expérience de bouger au-dessus de son corps physique en
pouvant le voir lorsqu’elle est dans la position couchée. Pour comprendre ce qui
se passe dans son cerveau lors de ce phénomène, les chercheurs lui ont demandé
de s’allonger dans un appareil IRM. Ce dernier permet en autre de caractériser
indirectement l’activation des différentes régions du cerveau en mesurant l’apport
d’oxygène dans les tissus du cerveau. Puis, ils ont comparé les activations
cérébrales lorsqu’elle est en condition de repos normal (sans sortie de corps) avec
une condition d’ESHC, une condition d’imaginer avoir une ESHC, et enfin, une
condition d’imaginer quelqu’un d’autre en avoir une. Les résultats indiquent que



le cortex visuel est moins activé en condition de sortie hors du corps que dans les
autres conditions. En revanche, d’autres régions le sont davantage : en particulier
les aires frontales gauches (cortex moteur supplémentaire et gyrus frontal orbital
supérieur) et temporales, dont la jonction temporo-pariétale. Le cervelet, partie
importante dans la motricité et le contrôle moteur, est aussi plus activé dans la
condition de sortie hors du corps, ce qui est congruent avec la sensation de bouger
au-dessus de son corps. L’interprétation des scientifiques est que le phénomène de
sortie hors du corps de cette jeune femme est le fruit d’une hallucination
kinesthésique, c’est-à-dire une sensation atypique de sentir son corps physique en
mouvement, alors qu’il est immobile.

Dans une étude récente décrite dans un livre (Dethiollaz et Fourrier, 2016), une
personne sans problème de santé et capable de faire des ESHC spontanément, a
été enregistrée à l’aide cette fois-ci, d’un électroencéphalogramme à haute
résolution. Ce dernier permet de mesurer l’activité électrique émise naturellement
par le cerveau à l’aide d’une centaine d’électrodes placées sur l’ensemble de la
surface du crâne. Ainsi des analyses complexes peuvent être réalisées telles que
l’identification de la connectivité cérébrale, c’est-à-dire du réseau de
communication entre les différentes structures cérébrales.

Les activités cérébrales en condition de repos – sans consigne particulière pour
le participant hormis de rester assis les yeux fermés et sans bouger – et en
condition d’ESHC ont été enregistrées et comparées statistiquement. Les résultats
montrent que plusieurs régions cérébrales sont déconnectées du reste du cerveau
lorsque la personne se trouve en ESHC. Ces zones concernent le cortex préfrontal
médian, dont les rôles dans l’inhibition du comportement et dans la pensée centrée
sur soi sont connus, et le cortex visuel primaire, impliqué dans l’analyse des
informations visuelles de l’environnement. Ces données sont compatibles avec la
sensation rapportée par le participant de se fondre avec toute chose en perdant la
notion d’être séparé de ce qui l’entoure en ESHC. En outre, elles confirment aussi
le fait qu’il dit avoir une perception visuelle amoindrie lorsqu’il se trouve en état
de sortie hors de son corps. Il a l’impression que son cerveau doit réanalyser les



informations pour créer une trace de ce qui a été perçu, d’où également un
manque de précision dans les détails.

Une deuxième investigation avec le même individu a porté cette fois sur la
réaction électrophysiologique du cerveau en réponse au visionnage d’images
visuelles simples. Une image géométrique basique en noir et blanc a été présentée
de manière répétée sur un écran d’ordinateur. La première fois en demandant au
participant de regarder l’écran tout en restant dans son corps et la deuxième en
étant en dehors de son corps. Les analyses montrent que lors de l’ESHC, la
réponse à la stimulation visuelle provoque une réponse d’une intensité différente
avec une diminution suivie d’une augmentation de l’amplitude du potentiel
électrique. Et cela, dès les tout premiers stades du traitement visuel de l’image par
le cerveau, avant même une centaine de millisecondes après la présentation de la
forme géométrique. Cette étude démontre encore une fois que l’ESHC modifie
profondément le fonctionnement cérébral. Cependant, elle ne permet pas de
confirmer à elle seule l’existence d’une forme de conscience détachée du corps.
Des mesures d’autres types qui pourraient indiquer la présence de la conscience
de la personne en dehors de son corps, apporteraient des éléments irréfutables en
faveur de l’hypothèse de l’existence d’une conscience indépendante du corps
physique.

Dans la pratique de la médecine contemporaine, l’ESHC, qui est du ressort de
la neurologie et de la psychiatrie, est classiquement considérée comme une
hallucination et l’un des signes possibles d’une psychose ou d’une anormalité
neurologique. L’ESHC est en effet courante chez les personnes atteintes de
psychoses et de perte de contact avec la réalité entraînant l’inadaptation sociale et
la souffrance. De plus, elle peut être provoquée par des substances altérant le
fonctionnement cérébral, comme les drogues dures, le cannabis, les anesthésiants
et certains médicaments contenant de la codéine ou de la kétamine.

Par contre, comme dans le cas de Vincent, elle peut également être présente
chez des personnes ne souffrant d’aucun état psychiatrique et n’ayant pris aucune
substance. Une étude récente a montré que les personnes faisant ce type



d’expérience somesthésique et visuelle rapportent également faire de manière
générale plus d’expérience de perception anormale dans leur vie quotidienne
(Braithwaite et al., 2011). Ils rapportent plus d’illusions visuelles lorsqu’ils voient
des patterns visuels expérimentaux ambigus (Braithwaite et al., 2013) comparés à
des personnes n’ayant jamais eu d’expérience de sortie hors du corps. Les auteurs
suggèrent à la lumière de leurs résultats qu’il existerait une prédisposition
organique et cérébrale à faire des ESHC dans la population générale.

Dialogue
Louis : Pour le monde médical, vivre une ESHC est forcément un signe de

dysfonctionnement et donc quelque chose de négatif. Cela n’est manifestement
pas le cas pour toi. Avec le recul, pourrais-tu nous dire ce que cette expérience t’a
apporté ?

Vincent : Oui, pour le monde médical, ces expériences sont un signe de
dysfonctionnement. Je dirais « pour le moment » et je pense que cela changera
bientôt. Il y a plusieurs facteurs à cela.

Premièrement, il me semble que le monde médical fait ses recherches avec le
postulat de départ que la conscience provient du cerveau.

Mais, peut-on démontrer scientifiquement que ce postulat est juste ?

Louis : Les partisans de ce postulat pensent en tout cas qu’il n’y a aucune
preuve en sa défaveur. Ils trouvent toujours une explication biologique qui nie
l’existence d’une conscience en dehors du corps. Prenons par exemple la mort
cérébrale, qui est l’absence totale d’activité cérébrale. Un nombre important de
personnes revenant d’un état de mort cérébrale rapportent avoir pourtant eu des
perceptions (images, sons, sensation de mouvement, etc.) qui se révèlent par
ailleurs très souvent correctes (voir par exemple l’état dans lequel se trouve le
patient d’une autre chambre de l’hôpital). Mais cela va être considéré comme le
signe d’un traitement a posteriori du cerveau – une fois que la personne sort de



son état de mort cérébrale – dans lequel des informations sensorielles et des
souvenirs anciens sont mal interprétés.

Vincent : Il y a maintenant plusieurs scientifiques qui sont convaincus de
l’inverse. Dans un de ses livres, le psychiatre français Olivier Chambon
mentionne une étude qui a été effectuée aux États-Unis par l’institut de sondage
Gallup (c’est l’institut de sondage des élections aux USA). Cette étude mentionne
que 25 % de la population a eu un contact avec une personne décédée et que ce
chiffre augmente à 50 % pour les veufs et grimpe jusqu’à 75 % pour les parents
ayant perdu un enfant. Une personne décédée est bien une conscience « hors du
corps ». En chiffre et ramené à l’Europe, ça représente 125 millions de personnes.
Si c’est un problème du cerveau, ça fait tout de même beaucoup de problèmes. Il y
a sans doute une explication plus simple et plus logique. Voire plus rationnelle.

Et là, on ne parle que de personnes qui ont osé témoigner. Je ne serai pas
étonné que si ces sujets étaient moins « tabous » et que les personnes ayant vécu
ces expériences n’avaient pas peur d’être diagnostiquées, vraisemblablement à tort
pour une bonne partie, pathologiques, ces chiffres augmenteraient largement.
Cependant, il est vrai qu’un problème de cerveau est aussi possible. Mais alors, de
mon point de vue, on se retrouve avec un problème physique qui empêche la
conscience, l’âme, de prendre correctement le contrôle physique ou psychique,
l’interface ne fonctionnant pas bien.

Personnellement, ces expériences m’ont démontré que la conscience n’est pas
issue du cerveau, mais qu’elle l’utilise, comme une interface entre l’immatériel et
la matière. On peut très bien faire le parallèle avec la télévision. Penser que la
conscience est dans le cerveau, c’est penser que la présentatrice est quelque part
dans la TV. Ce n’est qu’une « reconstruction » d’une réalité plus grande. L’image
que l’on voit à la TV existe bien, mais c’est une réalité « restreinte » par rapport à
rencontrer la présentatrice réellement. Il existe pour moi la même restriction de la
conscience à travers la matière (le cerveau). Nos cinq sens dans la matière sont
extrêmement limités. Chercher la conscience dans le cerveau revient à chercher la
présentatrice dans le poste TV.



Ce sont deux réalités qui coexistent, l’une, plus vaste, englobant l’autre. Il faut
bien une interface pour agir dans la matière et c’est, entre autres, le cerveau, mais
nous sommes une âme ou une conscience avant d’être un corps. Le corps meurt,
pas la conscience que nous sommes.

Il me semble que la science médicale « dominante encore actuellement » et qui
représente le plus grand courant, a pris ce postulat, cette croyance comme une
vérité et a un peu de peine à la remettre en question. En partant de cela, elle
cherche plus à démontrer qu’elle a raison plutôt que de chercher la vérité en
restant ouverte à l’inconnu. Actuellement, pour elle, si on ne peut pas le
démontrer, ça n’existe pas, c’est une maladie ou un délire.

Pourtant il y a tant de découvertes récentes qui ont été faites et qui, peu de
temps avant, semblaient impossibles, ça ne pouvait pas exister non plus selon les
connaissances d’alors. Ce sont pourtant des évidences maintenant, tout dépend de
l’observation, du point d’observation.

De ce fait, je pense que bon nombre de personnes n’osent pas parler de leurs
expériences. Ton enquête est parlante en ce sens, presque 50 % des interrogés ont
déclaré avoir eu une sensation de flottement hors du corps. Il y a certainement
bien des raisons à cette fermeture (économiques, carrières, prestige, etc..), mais ne
pas fermer la porte, dire simplement nous n’avons pas de preuves, ni dans un sens
ni dans l’autre permettrait de chercher un peu plus loin, de chercher ce qu’il se
passe réellement et pas à valider une croyance.

Cela arrivera certainement, car il y a une ouverture naissante, en tout cas un
intérêt croissant, d’une partie de la science à ces phénomènes inexpliqués. Je ne
serais pas étonné que les témoignages deviennent de plus en plus nombreux au fur
et à mesure de cette ouverture. Ils seront donc de plus en plus pris en compte et
aideront en retour à l’ouverture des consciences et de la science. C’est un nouveau
domaine d’exploration scientifique magnifique qui s’ouvre.

À ce propos, quelle est l’explication scientifique de la jeune fille qui arrive à
donner le nombre à 5 chiffres créé aléatoirement en dehors du laboratoire ?



Louis : Pour la science, il y a deux explications qui prédominent face à ce
phénomène. Soit les données rapportées sont fallacieuses et l’expérimentateur
ment, soit le comportement de ce dernier a plus ou moins volontairement
influencé la réponse de la jeune fille. Par exemple avec une mimique particulière
lorsqu’elle énonce un chiffre et pas un autre. Pour un scientifique rigoureux, il lui
faudrait plusieurs répétitions de ce résultat et un contrôle aveugle. C’est-à-dire que
l’expérience soit reproduite plusieurs fois et que les réponses rapportées par la
fille soient récoltées par quelqu’un qui ne connaît pas la bonne réponse. Par
ailleurs, il faudrait un contrôle strict qu’aucun système ne pourrait avoir permis
une quelconque tricherie. Admettre l’existence de cette capacité de la jeune fille,
et donc que la conscience aurait une vie en dehors du corps, remettrait en question
des investissements financiers pour des projets et des carrières entières de
scientifiques mondialement reconnus. De manière générale, cela impliquerait un
tel changement de paradigme pour la pensée scientifique dominante, que même en
face de l’évidence la plus naturelle, les résistances se manifesteraient d’une
manière ou d’une autre.

Vincent : Je suis d’accord avec toi pour le changement de paradigme, c’est
toujours un peu compliqué. Arthur Schopenhauer disait « toute vérité passe par
trois étapes. Tout d’abord, elle est ridiculisée. Deuxièmement, elle subit une forte
opposition. Puis finalement, elle est acceptée comme ayant toujours été une
évidence ». C’est effectivement un énorme changement qui remet énormément de
choses en question, mais c’est ce qui est en train de se passer.

Pour revenir à ta question de départ sur cette expérience, je peux dire qu’elle
m’a apporté énormément. Cela m’a ouvert l’accès à cette réalité plus vaste. Avant,
j’étais quelqu’un qui ne croyait absolument pas à tout ça. Elle m’a apporté, l’envie
de découvrir ce que l’on est, puisque j’ai découvert avec cette expérience que je
n’étais pas simplement mon corps. C’est une grande remise en question de
croyances que je prenais pour des vérités. Elle m’a apporté la libération de la peur
de mourir puisque c’est un changement d’état, du physique au non-physique, la
fin d’une expérience et pas la fin de la vie. Et paradoxalement, on profite bien plus



de la vie. J’ai entamé un travail intérieur beaucoup plus en conscience et en
profondeur. Avec la méditation et d’autres expériences, j’ai eu des prises de
conscience, notamment le fait que nous soyons complètement responsables de
notre bien-être intérieur. Le rapport entre monde intérieur et monde extérieur et
comment harmoniser les deux. Cela a également apporté des changements, au
niveau de la manière de vivre, des relations, des objectifs de vie. Ce vide que je
ressentais depuis toujours est enfin comblé. Je vis pleinement. Mon souhait est
d’être disponible pour aider les gens qui sont dans cette découverte intérieure et de
favoriser cette ouverture de conscience pour chacun. Car je suis convaincu que le
changement intérieur apportera le changement extérieur.

Louis : As-tu vécu des ESHC négatives malgré tout ce que tu dis, ne penses-tu
quand même pas qu’il soit dangereux pour certaines personnes de faire ce type
d’expérience ?

Vincent : Non, je n’en ai pas vécu de négatives. Cependant, j’ai entendu des
récits d’expériences négatives.

Là, je ne peux donner que mon avis, je n’ai pas de vérité. Je pense que lors de
ces sorties de corps, et notamment celle que nous vivons tous au moment de la
mort physique du corps, nous emportons avec nous nos croyances, nos vérités.
Ainsi, une personne qui a conscience d’avoir mal agi et qui, par exemple, croit
que l’enfer existe et donc que c’est là qu’elle ira, car elle n’a pas une belle image
d’elle-même, peut avoir besoin de vivre cette expérience, de la traverser pour se
rendre compte que c’est une croyance à dépasser. Que c’est elle-même qui vit ses
croyances et qui juge les actes de sa vie à travers elles. C’est par l’expérience que
nous apprenons, que ce soit dans le monde physique ou non physique.

Concernant le danger de ces expériences, oui c’est une possibilité dans certains
cas. Notamment celles provoquées pour « vivre » quelque chose de fort, un
« trip ». Je pense que ces expériences sont formidables pour apprendre sur soi.
Mais dans l’apprentissage sur soi, il peut y avoir des passages difficiles, car il faut
également reconnaître ses peurs et constater qu’elles viennent de croyances ou



d’une incompréhension de notre véritable nature pour les dépasser. Vouloir
s’amuser en provoquant une ESCH et se retrouver confronté à une peur profonde
que l’on n’est pas prêt à reconnaître peut effectivement éventuellement
déstabiliser psychologiquement et demander par la suite un suivi pour passer cette
étape. Il faut être capable de remettre en question ce que nous avons pris pour des
vérités, des choses que l’on n’a jamais mises en doute et qui s’effondrent d’un
coup, sans que cela nous perturbe psychologiquement. Je pense qu’il ne faut pas
hésiter à demander de l’aide si on se sent dépassé, reste à trouver une aide qui
accompagne dans cette recherche en rassurant et pas qui referme tout en disant
« ça n’existe pas ». Ce qui, à mon sens, ne fait qu’aggraver la perturbation.

On peut également élargir un peu le champ des possibilités et préciser qu’elles
sont vécues comme négatives, mais le sont-elles vraiment ? Peut-être pas. Elles
peuvent aussi par la peur qu’elles ont provoquée, créer un changement chez la
personne (de comportement, vision/orientation de la vie) qui se révélera au final
être un changement positif pour elle. Il fallait cette expérience pour déclencher ce
changement qui amène une évolution à la personne.

En résumé, ce sont des expériences très fortes et il faut les prendre au sérieux.
Pour ma part, quand cela m’arrive, j’en profite en tentant d’intégrer le maximum
d’information pour continuer d’apprendre, mais l’objectif premier est toujours le
développement intérieur et pas le « trip » de l’expérience. Cette manière de
fonctionner me convient, car je pense que quand je vis une expérience, c’est que
je suis prêt, je ne force pas son apparition.

Louis : Ce que tu dis est extrêmement important. Il est vraiment préférable de
ne pas chercher à provoquer ces phénomènes, du moins pas sans un
accompagnement sérieux. Et pour ceux qui vivent des expériences négatives, il ne
faut pas avoir honte d’en parler. Vous n’êtes ni fous, ni démoniaques, ni subissez
la terrible loi d’un karma. Nos croyances et nos peurs, surtout inconscientes, ont
probablement le pouvoir de donner une coloration à ces expériences. Si vos
perceptions et sensations sont négatives et désagréables, cela en est simplement le



reflet. Elles deviennent ainsi une porte d’accès pour un travail intérieur permettant
la libération de vos croyances et de vos peurs.

Vincent : Oui, tu as raison de parler de l’inconscient. Je suis d’accord avec toi
que nos croyances, conscientes et inconscientes, vont colorer l’expérience.

Finalement, ce n’est pas l’expérience en tant que telle qui est importante, c’est
le message. Ce n’est pas le contenant, mais le contenu, peu importe la forme qu’il
prend. On peut penser qu’il prend la forme la plus adaptée à la personne pour que
le message passe. C’est donc une énorme difficulté, voire une impossibilité, pour
la science de reproduire ces expériences, car elles sont toujours différentes pour
chaque personne, en tout cas différemment interprétées, chacun étant unique.

Y a-t-il des différences rapportées dans la science entre les ESHC
neurologiques (épilepsie, intervention chirurgicale) et spontanées ?

Louis : Oui, il existe en effet des différences rapportées entre les expériences
induites par stimulations cérébrales ou crises épileptiques et les expériences
spontanées. Ces dernières semblent produire des perceptions plus riches, avec une
vision plus claire et complète de l’environnement, par exemple. Un aspect capital
à ne pas négliger est la complexité du phénomène, car chaque personne rapporte
finalement des expériences différentes, que ce soit dans leur déclenchement,
déroulement, durée et fréquence ou dans les sensations et émotions associées. Il
n’est pas exclu, bien au contraire, que les deux types de phénomènes —
métaphysique et neurologique — existent, parfois mutuellement. Nous pourrions
même spéculer l’existence de cas de pures hallucinations induites par un
dysfonctionnement du cerveau, de cas de sorties hors du corps matériel,
provoquées également par un dysfonctionnement du cerveau, et de cas de sorties
hors du corps volontaires. Dans ces dernières, les changements de l’activité
cérébrale ne refléteraient pas des anomalies créant une hallucination, mais seraient
le fruit d’un détachement de la conscience avec son substrat matériel. Le
cerveau, comme tu le suggères Vincent, aurait donc un rôle d’interface.
C’est grâce à lui que la conscience prend le contrôle du corps. Bien



entendu, de nombreuses prochaines études avec notamment des données
comportementales prouvant que la personne ait pu voir des choses en
étant en dehors de son corps, sont nécessaires pour valider ou non ces
hypothèses.

Vincent : Ceci marquera une avancée majeure dans la compréhension de
l’humain dans son ensemble, la fin de la dualité entre matière et esprit. La
reconnaissance de l’âme (peu importe le nom, c’est comme ça qu’on la nomme le
plus souvent en occident). Ce sera, et c’est déjà pour certains scientifiques, un
nouveau champ de recherche passionnant qui remettra en question notre manière
de penser et de vivre où l’élitisme et la compétition laisseront place à la
compassion et à l’entraide saine. Où chacun pourra se sentir parfaitement à sa
place et pourra développer ses propres compétences et en faire profiter la
communauté. Albert Einstein ne disait-il pas : « Tout le monde est un génie. Mais
si vous jugez un poisson sur ses capacités à grimper à un arbre, il passera sa vie à
croire qu’il est stupide. »

Tu n’as pas parlé du phénomène de mort imminente. Les personnes rapportent
avoir le sentiment profond de sortir de leur corps physique durant cette expérience
où ils se trouvent entre, ou plutôt voyagent, entre la mort et la vie, alors que leur
cerveau n’est plus du tout en état de fonctionner. Qu’en pense la science sur
l’expérience de mort imminente ?

Louis : La science prend ce phénomène très au sérieux puisqu’il y a même une
revue académique consacrée aux études multidisciplinaires sur les expériences de
mort imminente (« journal of near-death studies »). Un nombre important
d’hôpitaux recensent aussi tous les phénomènes rapportés par les patients.
Certains services d’hôpitaux ont des protocoles de recherche dans ce domaine.
Plusieurs scientifiques ont d’ailleurs déjà vécu eux-mêmes cette expérience et
l’ont rapportée, comme par exemple le Dr Eben Alexander, un neurochirurgien
formé à l’université d’Harvard. Mis à part ces scientifiques, il faut avouer que
l’interprétation dominante de ce phénomène par le milieu médical et scientifique
reste basée sur une approche purement matérialiste de la conscience humaine. En



effet, les explications sont que le manque d’oxygène et un fonctionnement
anormal d’hormone, comme les endorphines et la dopamine, peut entraîner les
perceptions relativement communes de lumière, de rencontre avec des anges, et de
sérénité rapportées par les personnes après une expérience de mort imminente. Par
ailleurs, les scientifiques avancent qu’il existerait une prédisposition
neurobiologique à faire ce type d’expérience. Cette idée est appuyée par une
recherche ayant trouvé que les personnes avec une histoire d’expérience de mort
imminente, ont plus d’activité anormale de leur lobe temporale gauche du cerveau
que les autres individus (Britton et Bootzin, 2004). Celle-ci serait similaire à une
activité de type épileptique. Toutefois, il n’y a aucune preuve que cette activité
dite “anormale” n’est pas la conséquence de l’expérience de mort imminente elle-
même ; elle pourrait traduire un état du cerveau transformé par cette forte
expérience, et expliquer par exemple, la capacité de perception extrasensorielle
souvent déclenchée par une expérience de mort imminente. D’autres études sont
nécessaires pour comprendre ce qu’il se passe vraiment dans le cerveau durant et
après une expérience de mort imminente.



Kundalini
La Kundalini est un terme sanskrit qui désigne une énergie vitale et spirituelle

endormie dans la base de la colonne vertébrale au niveau du sacrum. L’expérience
de la Kundalini serait le réveil de cette énergie. Lors de sa montée, elle traverserait
toute la colonne vertébrale jusqu’à la tête. L’expérience de Kundalini pourrait être
déclenchée par des méditations, des prières, des exercices physiques ou
spontanément. Certains rapportent même avoir été tirés de leur sommeil par une
telle expérience. Celle-ci s’accompagne typiquement par des sensations motrices,
sensorielles, mentales et émotionnelles extrêmes et pourrait amener à des
processus de guérison.

 

 

L’expérience
Un soir dans mon lit, je me détends avant de m’endormir. Une énergie

incroyable se manifeste alors vers mon coccyx, comme une boule d’énergie
incroyablement forte. J’ai l’impression d’avoir le coccyx dans une prise
électrique, mais il n’y a aucune douleur, c’est même agréable, mais extrêmement
puissant.

Je me demande comment mon corps résiste à autant d’énergie. J’ai
l’impression que mes jambes ne sont plus faites de muscles et d’os, mais
d’énergie. J’ai l’impression de sentir chaque atome de mes jambes. Je ne bouge
pas et attends, ce n’est pas ma première expérience étrange et je sais que rester le
plus calme possible est la meilleure approche.

Cette boule d’énergie reste un moment immobile puis, une fois que je suis
parvenu à me détendre, commence à monter le long de ma colonne vertébrale.



Elle s’arrête vers les lombaires où j’ai (ou avais ?) un spondylolisthésis. Elle reste
là pendant un moment avant de disparaître. Depuis, mes problèmes de dos ont
disparu alors que j’étais continuellement gêné par de fortes douleurs qui allaient
jusqu’aux blocages et immobilisations.

En cherchant ce qui m’était arrivé, j’ai découvert qu’il s’agissait d’un
phénomène énergétique souvent appelé « Kundalini ».

Environ une année après, j’ai eu une deuxième montée de Kundalini. Cela a
commencé de manière identique à la première. Une boule d’énergie incroyable au
niveau du coccyx.

Je suis plus détendu, car c’est la deuxième fois et j’ai constaté les bienfaits de
la première montée sur mes douleurs dorsales.

Je ne bouge pas et accompagne. C’est reparti, ça monte le long de ma colonne
vertébrale. À l’endroit où elle s’est arrêtée la dernière fois, pas de halte, ça
continue de monter.

Il y a tant d’énergie que j’ai la sensation que je pourrai être consumé
instantanément, mais pas de douleur, rien de désagréable, juste une puissance
inimaginable. Ça continue de monter jusqu’à la hauteur du cœur. Là, je suis
emmené dans un vortex, entraîné dans un grand tourbillon sans pouvoir contrôler,
c’est très rapide. J’ai l’impression de me retrouver ailleurs, dans une autre
dimension.

J’ai la nette sensation que je suis à nouveau hors de mon corps, mais ailleurs
cette fois. Pas dans l’univers matériel comme on le connaît, j’avais vraiment la
sensation d’être dans une autre dimension ou la matière n’existe pas, où tout n’est
qu’énergie. Je suis heureux et me je dis que je pourrais en profiter pour voir
quelque chose de nouveau, mais l’émotion m’a fait réintégrer mon corps sans que
je puisse avoir le temps de chercher et de comprendre où je me trouve.

La troisième expérience est arrivée quelque temps plus tard. Je médite et fais le
vide quand, soudain, cette boule d’énergie dans le coccyx arrive. Je la laisse faire



et l’accompagne à nouveau. Cette fois elle descend dans les deux jambes et
s’arrête derrière les genoux. Les jambes ne sont plus matière, mais particules
énergétiques.

Ça ne dure pas longtemps puis ça s’arrête. Je vais me rendormir quant au plus
profond de la poitrine, au niveau du cœur une douce chaleur fait son apparition.
Au début, ce n’est qu’un minuscule point de lumière, tout au fond qui vibre et
irradie de la chaleur. Puis ce point grandit et devient de plus en plus chaud. Ça
continue à grandir et à chauffer de plus en plus, mais malgré l’importance de la
chaleur qui grandit, aucune douleur, aucun dérangement, c’est tout l’inverse. Un
bien-être et une gratitude sans fin m’envahissent. Une douce vibration
accompagne ce phénomène qui me remplit maintenant complètement la poitrine.
Cette vibration prend de l’ampleur aussi. C’est une vibration fine et rapide, mais
de plus en plus puissante. Cette vibration et la chaleur continuent d’augmenter.
Tout mon corps vibre et la sensation de chaleur est intense, mais sans aucun
désagrément, c’est agréable et je ne transpire pas du tout. C’est une chaleur
intérieure qui remplit l’espace intérieur et qui irradie bien au-delà du corps. Je
ressens l’énergie circuler depuis la base de ma colonne vertébrale jusqu’au cœur.

Au sommet du crâne, des petits picotements reviennent. Depuis quelque temps,
je les ressens de plus en plus fréquemment. Ils sont au sommet du crâne, dehors et
dedans. Là aussi, le phénomène devient plus important et il y a une espèce de
pression à l’intérieur du crâne en descendant. Une vibration profonde au niveau de
la gorge débute également et rejoint celle du cœur.

Puis, une jonction se fait entre le cœur et le sommet du crâne. L’énergie venant
du sommet du crâne descend jusque dans le cœur. Deux énergies qui se rejoignent
et fusionnent dans un moment d’extase. Ça remplit le corps et plus encore, c’est
plus profond, le physique n’est que la petite partie visible.

Puis soudain, un éclair de lumière surgit du fond de la poitrine, du cœur, d’une
puissance phénoménale, ça traverse tout le corps et l’espace intérieur
instantanément dans une explosion de lumière extatique.



Le point de vue scientifique
À notre connaissance, il n’existe que deux recherches scientifiques sur ce qui

se passe dans le cerveau durant une expérience de Kundalini. La première a été
publiée sur internet et n’a pas fait l’objet d’une parution dans un journal
scientifique officiel. Il s’agit de l’enregistrement de l’activité cérébrale pendant
une montée de Kundalini d’une personne dite « éveillée » spirituellement, disciple
des maîtres indiens Amma et Bhagavan (Érik Hoffmann, 2012). L’auteur, un
psychologue danois, s’est limité à l’utilisation de quatre électrodes placées sur la
zone frontale gauche et droite du cerveau. De plus, il a restreint l’analyse aux
seules ondes gamma, un pattern d’oscillation naturelle des neurones de plus de
30 Hz. Les ondes gamma sont souvent un indice d’attention, d’apprentissage et de
perception augmentées. C’est pourquoi elles peuvent être parfois dominantes dans
la méditation profonde. Au niveau physiologique, elles permettraient notamment à
des régions éloignées de communiquer entre elles et de produire de nouveaux
circuits neuronaux (plasticité). Leur analyse dans cette étude indique une
augmentation de l’activité gamma seulement 12 secondes après avoir donné
l’instruction à la personne d’essayer d’avoir une montée de Kundalini. Après 37
secondes, l’activité gamma enregistrée des deux côtés de la partie frontale du
cerveau est maximale avant de redescendre. Les électrodes placées sur
l’hémisphère gauche indiquent cependant une réponse plus rapide et plus intense
que les électrodes placées sur le droit. Par ailleurs, c’est après 37 secondes, quand
l’énergie semble maximum, que la synchronisation de l’activité gamma entre les
deux hémisphères est la plus élevée.

Dans l’article en question, l’auteur rapporte également les résultats de la même
personne faisant un autre type de méditation : la méditation de la gratitude. Dans
cette méditation, Hofmann observe également une augmentation des ondes
gamma. À nouveau, les électrodes placées sur l’hémisphère gauche mesurent une
réponse plus rapide et plus intense que les électrodes placées sur l’hémisphère
droit, mais dans un premier temps seulement. En effet, et contrairement à



l’expérience de Kundalini, il note la présence d’une deuxième vague d’ondes
gamma avec cette fois-ci une moins grande intensité sur les électrodes gauches.

 

La deuxième étude (Modestino, 2016) a été publiée dans le périodique
scientifique « Explore. » Un homme de 42 ans sans antécédents psychiatriques ni
neurologiques, capable d’avoir une montée de Kundalini spontanément depuis
l’enfance, a été placé dans un appareil d’imagerie par résonance magnétique. Dans
celui-ci, son activité cérébrale au repos a été comparée avec celle où il fait une
expérience de Kundalini. Les analyses statistiques indiquent qu’une partie du
cerveau associée à l’émotion de joie, le cortex préfrontal gauche, est plus activée
durant l’expérience de Kundalini.

 

Ces études présentent plusieurs limitations. Elles se basent sur un seul
participant et un seul type d’analyse est utilisé dans l’étude électrophysiologique
(la puissance des ondes gamma). De manière plus cruciale encore, il manque des
conditions de contrôle ; un enregistrement de la personne en train d’imaginer
avoir une expérience de Kundalini aurait permis de démontrer que les effets ne
sont pas le simple reflet de l’imagination. Néanmoins, faire une expérience de
Kundalini ne se commande pas facilement et il s’agit d’une expérience très
personnelle qui se fait difficilement dans un laboratoire. Ces travaux pionniers,
singuliers et préliminaires ont donc le mérite de suggérer l’existence de
phénomènes neuronaux d’envergure lors de la pratique de la Kundalini, et qui
semble se distinguer de la méditation.

Dans son témoignage, Vincent mentionne une série de changements physiques
et psychiques lors de son expérience. Il faut bien avoir conscience que l’activité
gamma et l’activation du cortex préfrontal droit ne représentent probablement que
deux des très nombreux marqueurs physiologiques de la cascade d’événements
riches et intenses caractérisant une montée de Kundalini.



Il existe en revanche plusieurs études sur des pratiques amenant à l’expérience
de Kundalini qui ont été pour leur part publiées dans des revues scientifiques de
bon niveau. Cette pratique se nomme le Kundalini yoga. Il s’agit d’une ancienne
technique de yoga originaire d’Inde et combinant des exercices de respiration, de
mouvements, d’étirements, de postures et de méditation, ainsi que l’utilisation de
sons et de rythmes. Si ce n’est pas toujours le but recherché, cette pratique est
censée favoriser l’expérience de la Kundalini.

La méditation issue du Kundalini yoga détend les muscles du corps (Narayan et
al., 1990), augmente la capacité pulmonaire et réduit le rythme respiratoire
(Arambula et al., 2001). En outre, l’enregistrement électrophysiologique d’un
maître de cette pratique indique une augmentation de la fréquence alpha en
méditation en comparaison avec l’activité au repos du cerveau avant et après la
méditation (Arambula et al., 2001). Quant à l’activité thêta, elle serait augmentée
spécifiquement après la méditation. Cette étude démontre à nouveau des effets sur
le cerveau qui se manifestent au-delà de la pratique de la méditation. L’activité
thêta pourrait être le reflet d’une sensation de bien-être en état de veille normale
induite par l’activité de méditation ou la continuité d’un processus engendré par
cette dernière. Quant à l’activité alpha du cerveau, elle semble être associée avec
la modification de la respiration pendant la méditation (diminution du rythme
respiratoire).

Plusieurs études suggèrent que le Kundalini yoga peut être utilisé à des fins
thérapeutiques. Shannahoff-Khalsa (2005) décrit deux cas cliniques de personnes
souffrant de cancer et qui ont respectivement bénéficié de la pratique du Kundalini
yoga pour libérer une peur intense de la mort dans un cas, et, pour soigner le corps
malade dans un autre. Le Kundalini yoga est aussi efficace dans le traitement des
troubles obsessionnels-compulsifs. Ce dernier est un trouble mental caractérisé
par des pensées intrusives et/ou des comportements répétitifs accomplis pour
diminuer une angoisse. Après une année de pratique d’un exercice spécifique de
respiration tiré du Kundalini yoga, des personnes souffrant de troubles



obsessionnels-compulsifs ont pu stopper ou en tout cas diminuer les doses de leur
traitement médicamenteux (Shannahoff-Khalsa et Beckett, 1996).

Une autre recherche a comparé les effets d’un antidépresseur avec ceux du
Kundalini yoga sur deux groupes de 40 personnes souffrant de dépression (Devi,
Chansauria et Udupa, 1986). Les résultats indiquent qu’après déjà trois mois de
pratique du Kundalini yoga, le rythme cardiaque et la pression artérielle diminuent
significativement, et cela à un degré similaire à celui provoqué par
l’antidépresseur. Par ailleurs, la pratique du Kundalini yoga amène autant d’effet
que le traitement médicamenteux au niveau hormonal ; le taux de sérotonine (un
neurotransmetteur impliqué dans la dépression) et le taux de mélatonine (hormone
impliquée dans le rythme veille-sommeil) sont augmentés alors que le taux de
cortisol (hormone impliquée dans la réponse au stress) est diminué après déjà trois
mois de pratique du Kundalini yoga. En revanche, le Kundalini yoga a un impact
positif plus grand sur le sommeil, le système digestif, les interactions sociales et
l’irritabilité que le traitement médicamenteux avec 60 % des participants
présentant une amélioration significative dans ces domaines. Une étude récente
s’est intéressée à l’effet de la pratique du Kundalini yoga dans le traitement du
syndrome de stress post-traumatique (Jindani, Turner, et Khalsa, 2015). Deux
groupes constitués chacun d’une vingtaine de personnes présentant des difficultés
psychologiques et psychosomatiques suite à un événement traumatique ont été
comparés, l’un bénéficiant de séances de yoga Kundalini et l’autre pas, mais en
attente de cette intervention. Les résultats montrent que les symptômes de stress
post-traumatique, en particulier l’anxiété, l’hypervigilance (état d’alerte
permanent avec réaction exagérée face à des stimulations) et les perturbations du
sommeil diminuent dans les deux groupes, mais significativement plus dans celui
ayant suivi 8 semaines de Kundalini yoga.

L’ensemble de ces études montrent que le Kundalini yoga peut être un
complément, voire même une alternative à part entière aux traitements
médicamenteux qui induisent souvent des effets secondaires. Ce phénomène ne
semble pas spécifique à ce type de yoga – dont les exercices se recoupent



énormément avec d’autres types de yoga – puisque de nombreuses recherches ont
démontré que le yoga, mais aussi le qi-gong ou le tai-chi, par exemple, ont des
effets calmants sur le corps (respiration, tension musculaire, pression sanguine,
etc.), ainsi que des effets thérapeutiques sur les troubles psychiatriques
mentionnés plus haut (Chan et al., 2013 ; Kinser et al., 2013). Shannahoff-Khalsa
et collaborateurs (1999) ont conduit pour l’instant l’unique étude comparant
différentes méthodes de méditation, en l’occurrence celle de la pleine conscience
et celle du Kundalini yoga sur des personnes souffrant d’un trouble obsessionnel-
compulsif. Les résultats montrent qu’après trois mois de méditation de type
Kundalini, les symptômes obsessionnels et compulsifs diminuent
significativement, contrairement à la méditation de la pleine conscience.

Il manque cependant d’autres recherches de ce type, réalisées sur diverses
populations cliniques et comparant les différents types de yoga, afin de pouvoir
savoir quelle pratique est la plus efficace. De toutes ces études émerge toutefois
un dénominateur commun pouvant expliquer les effets thérapeutiques de ces
pratiques. Il s’agit de la centration sur le corps et sa conscientisation, que ce soit
par le biais de la respiration, de l’étirement ou du mouvement. La relation corps-
esprit serait augmentée et unifiée. Il est probable que les effets mesurés au niveau
neuronal, refléteraient aussi ce phénomène bénéfique pour l’équilibre psychique
des individus.

Dialogue
Vincent : Ces recherches sont très intéressantes et prometteuses. Je suis

parfaitement d’accord avec le fait que devenir de plus en plus conscient de la
relation corps-esprit favorise le bien-être, psychique et physique. Le tai-chi ou le
qi-gong sont des techniques qui développent cette circulation d’énergie. Notre
mode de vie, nos émotions peuvent créer des blocages et des perturbations, des
points de tension de cette énergie qui vont alors se manifester par des douleurs ou
des organes ne pouvant plus fonctionner de manière optimale et aller jusqu’à la
maladie.



Ces pratiques vont favoriser les déblocages de l’énergie et sont donc très
bénéfiques. La Kundalini est une énergie très puissante. On peut l’imager comme
un torrent de feu ou d’électricité qui coule avec une grande force. Si le passage
devant elle est dégagé (pas de blocage), elle passera avec un minimum
d’encombre, par contre s’il y a plusieurs blocages, elle va les « faire sauter » avec
sa puissance et l’expérience peut être plus pénible. La peur également va favoriser
une expérience plus difficile, parce qu’on va lutter contre cette force que l’on va
éventuellement prendre comme extérieure à nous et donc potentiellement
dangereuse. Pourtant elle fait partie de nous, c’est donc une lutte intérieure et il
vaut bien mieux entrer le plus possible en contact avec elle pour pouvoir
l’accompagner. Cela vient d’un problème de méconnaissance de ce phénomène,
surtout en occident. Il est important d’en parler, car une personne qui est au
courant de l’existence de ce phénomène pourra vivre cette expérience plus
aisément que quelqu’un qui tombe dans la peur, car c’est quelque chose
d’inconnu.

 

Louis : Ton expérience de la Kundalini s’est faite progressivement avec une
montée finale lors de ta troisième et dernière expérience. As-tu une explication
personnelle pour ce phénomène ?

Vincent : Je n’ai pas d’explication finie sur le pourquoi cette montée s’est faite
en plusieurs fois chez moi. Peut-être que le fait de ne justement pas avoir eu peur
et de l’accompagner a favorisé une montée « en douceur » et par étape. Je crois
qu’une fois que cette énergie se manifeste (qu’on l’ait provoqué volontairement
ou que ce soit spontané), elle va faire son travail de nettoyage et monter. C’est une
énergie intelligente, on peut vraiment entrer en contact avec. J’ai lu un témoignage
ou une personne ne se sentait pas assez bien lorsque la Kundalini s’est manifestée
une fois et lui a demandé de s’arrêter. Le processus s’est bien arrêté pour un
temps. Si on lutte contre, elle montera, mais devra forcer le passage. Je pense
sincèrement qu’il faut accueillir cela et accompagner le processus pour que les
choses se passent au mieux. C’est un nettoyage et une purification du système



nerveux dans lequel sont nos blocages. Ce n’est pas pour rien qu’elle passe par le
système nerveux central.

Louis : Nous voyons que la science trouve beaucoup de similarité entre
l’expérience de la Kundalini, la méditation Kundalini et d’autres formes de
méditations. Est-ce que ton expérience de la Kundalini a été vécue de manière
similaire au niveau sensitif et émotionnel à tes autres expériences relatées dans cet
ouvrage ?

Vincent : Je ne connais pas le Kundalini yoga. Mais il me semble, d’après ce
que tu en dis, que la méditation Kundalini est un processus de préparation pour
favoriser l’éventuelle montée de la Kundalini. C’est nettoyé au maximum ce qui
doit l’être pour que la Kundalini rencontre le moins d’obstacles possible
lorsqu’elle se manifestera. Ce nettoyage, que la montée se fasse ou pas, est de
toute manière positif, comme il peut être fait avec d’autres méthodes de
méditation, mais ce n’est, de mon point de vue, pas comparable à l’expérience de
la montée. Il y a un côté extrêmement fort dans la montée de la Kundalini. On
peut vraiment sentir une montée d’un flux électrique très puissant dans la colonne
vertébrale. Cela se passe dans le corps alors que dans d’autres expériences je ne
sens plus le corps, par exemple pour lors d’une sortie hors du corps ou lors d’une
expérience d’expansion de conscience.

Louis : Est-ce que l’expérience de la Kundalini représente pour toi l’ultime
expérience d’état modifiée de conscience ? Une sorte de graal, qui une fois atteint,
est une preuve que l’éveil spirituel a commencé ou même qu’il s’est achevé ?

Vincent : Non, en tout cas pas que l’éveil spirituel est achevé, je crois au
contraire que c’est le début d’autre chose. C’est une ouverture importante, c’est
certain, la découverte de tout un nouveau monde intérieur, invisible s’ouvre. Dans
mon expérience, je le considère plutôt comme un réveil, pas comme l’éveil. Cette
expérience m’est arrivée il y a plusieurs années et, depuis, je fais un important
travail pour approfondir la découverte intérieure, d’intégration des diverses
expériences et de recherche sur ce que nous sommes réellement. Mais cette



recherche arrive à une limite, celle du mental. J’ai vu que la recherche était
mentale et me suis rendu compte que dans mes expériences, le mental était
incapable d’appréhender l’expérience. Il reprenait tout de suite après cette
dernière pour essayer de l’expliquer et, par ce simple fait, coupait l’expérience ou
la dénaturait. C’est pour cela qu’il est impossible d’expliquer clairement, il faut le
vivre pour s’en rendre compte, pour connaître. C’est un peu comme expliquer les
couleurs à un aveugle. C’est une ouverture vers quelque chose d’autre qui dépasse
la compréhension rationnelle habituelle.

Il est arrivé un moment où il y a eu une dissolution dans le tout ou le rien, le
néant, c’est quelque chose qu’on ne peut pas décrire…

Tout est là et rien ne bouge. Toutes les réponses sont là, mais personne n’est là
pour poser la question. On sort de la personnalité pour se fondre dans le tout ou le
vide absolu. C’est comme se retrouver dans un état qui précède tout ce qui est
manifesté, la matière bien sûr, mais aussi les idées, les pensées, tout. Il n’y a
absolument rien et pourtant nous sommes là-dedans. L’unité, c’est peut-être ce qui
s’approche le plus.

C’est quelque chose d’inconcevable pour le mental, puisqu’il est lui-même une
identification d’une fraction de la conscience à la personnalité. Toute description
d’un point de vue simplement mental est erronée par cette limitation même. Dans
cet état au-delà du mental, de la personnalité, il n’y a plus de bien ou mal, de
contraires, tous les paradoxes tombent dans l’unité. Dès qu’on retourne dans le
mental, cet état disparait et la dualité est à nouveau présente. On retrouve la
personnalité, mais quelque chose a changé au fond dans notre perception du
monde et de la vie.

Louis : Qu’est-ce qui t’a guéri à ton avis lors de ta première expérience de la
Kundalini, l’énergie déployée ou le(s) mouvement(s), même très subtils, que cette
énergie ou cette sensation particulière, t’aurait fait faire?

Vincent : Comme je l’ai vécu, il n’y a pas de doute, c’est l’énergie elle-même
qui a réglé ce problème. Lors de cette première expérience, il n’y avait pas de



mouvement. C’est ensuite que ce phénomène de mouvement est apparu. Il
m’arrive lors de méditation que la Kundalini me fasse faire des mouvements,
parfois même au début, assez violents. Elle me guide dans des mouvements qui
vont dissoudre les points douloureux ou de tension que je peux avoir et favoriser
la circulation de l’énergie. C’est comme un yoga guidé, il suffit de suivre le
mouvement, d’accompagner et ça se fait tout seul. C’est pratique, le professeur est
en nous.

Le passage de l’énergie se fait à travers le système nerveux. Nos blocages sont
également dans le système nerveux. Pour donner une image, on pourrait le
comparer à un circuit électrique. Plus il y a de résistances (blocages), moins le
courant peut-être puissant et plus le circuit est propre, sans résistance, plus le
courant peut être fort. La Kundalini va nettoyer ce circuit en faisant sauter les
résistances. Lorsqu’une résistance, un blocage est mis en lumière, il remonte à la
surface et cela peut éventuellement perturber momentanément physiquement ou
psychiquement. Ces blocages peuvent être de plusieurs natures et pas forcément
physiques. Il peut donc y avoir beaucoup d’émotions. C’est pour cela que je
conseille aussi la méditation dans ce processus de nettoyage. Trouver la paix
intérieure permet de pouvoir laisser remonter tous ces blocages en nous le plus
confortablement possible.

Il me semble important de ne pas vouloir aller trop vite, sous peine d’être
confronté à trop de blocages qui remontent simultanément et qui peuvent plus
perturber, notamment psychologiquement, qu’aider si nous ne sommes pas prêts.
Chacun doit aller à son propre rythme sans forcer.

La personnalité, l’ego cherche la libération, mais la liberté est la libération de
l’ego. Ce qui ne veut pas dire que la personnalité disparait, mais que nous ne
sommes plus soumis au fonctionnement de l’ego, qui est en réaction à des
émotions venant de peurs projetées, nous sommes dans l’instant constamment.

Dans ta revue de la littérature scientifique, tu rapportes que les techniques de
yoga de type Kundalini ont des effets positifs sur plusieurs troubles



psychiatriques. Est-ce que c’est le cas aussi pour les affections neurologiques,
comme par exemple la maladie de Parkinson, la sclérose en plaques et les
accidents vasculaires cérébraux ?

Louis : Oui tout à fait, d’ailleurs ce type de techniques thérapeutiques (yoga,
qi-gong, méditation, tai-chi) fait désormais partie intégrante des programmes de
réhabilitation dans les centres neurologiques à la pointe. Les études montrent des
effets très prometteurs de la méditation, en particulier pour augmenter la
récupération après un accident vasculaire cérébral. Le yoga et la méditation
permettent aussi de diminuer les symptômes des personnes atteintes de la sclérose
en plaques et de la maladie de Parkinson. Nous savons que ces pratiques
augmentent la connectivité cérébrale. Or lors d’une lésion cérébrale, le cerveau a
la possibilité de se réorganiser pour que d’autres régions, saines, prennent le relais
pour assurer la ou les fonctions (motricité, langage, sensibilité, etc.) perdues. La
méditation, le qi-gong, le tai-chi et le yoga pourraient donc, entre autres,
potentialiser cette réorganisation neuronale grâce à l’élévation de la
communication entre les différentes structures cérébrales. Ce n’est pas prouvé
scientifiquement, mais il est sans doute aussi possible que la méditation et la
Kundalini puissent engendrer des mécanismes de régénération de nouvelles
cellules dans les zones lésées. L’explication purement biologique n’exclut bien
entendu pas les effets de ces pratiques sur le bien-être psychologique du pratiquant
qui vont indirectement favoriser la guérison du cerveau.

Vincent : Oui, je le conçois comme la conscience qui utilise le cerveau au
mieux de son potentiel physique. La conscience n’est pas malade, ne souffre pas,
c’est le monde de l’ego, du physique ça. La conscience vit une expérience. Si une
partie du cerveau est abimée physiquement, elle va tenter de créer d’autres
connexions pour fonctionner dans la matière au mieux. L’accompagnement que
nous pouvons lui apporter par ces techniques méditatives ou énergétiques va aider
ce processus. Et, comme tu en parles, je ne vois aucune raison pour que la
conscience ne puisse pas régénérer les cellules ou même une partie du corps,



comme une salamandre sait le faire, autre que notre propre croyance que ce n’est
pas possible (consciente et inconsciente).

Je suis content de t’entendre dire que les centres neurologiques à la pointe
utilisent ce genre de technique. C’est encore une démonstration qu’en travaillant
ensemble, nous obtenons de meilleurs résultats. J’espère sincèrement que bientôt,
pour le plus grand bien de tous, cela arrivera dans tous les hôpitaux, cliniques, etc.





Amour et compassion
Aimer son enfant, sa fiancée, son ami, sa voiture… nous utilisons un terme

identique pour évoquer des sentiments qui peuvent pourtant être très différents.
Nous verrons d’ailleurs que le cerveau ne réagit pas de la même manière à
l’amour passionnel, l’amour fraternel, l’amour maternel ou l’amour universel et
inconditionnel. Ce dernier, que nous écrirons avec un A, est beaucoup moins
répandu que les autres. Une bonne partie des humains peut prétendre aimer des
objets ou des personnes en particulier, mais seulement une minorité peut prétendre
aimer profondément toutes choses (vivantes ou non vivantes) sans condition. Cela
implique déjà que nous puissions nous aimer nous-même. Certaines personnes très
éveillées ou avancées spirituellement sont dans cet état en permanence. D’autres
vont en faire l’expérience dans leur vie, une fois ou plusieurs fois, souvent lors
d’expérience d’état modifié de conscience, et peut-être parvenir aussi à rester dans
cet état de manière pérenne. Quant à la compassion, c’est le sentiment de ne
souhaiter, profondément et avec Amour, que le meilleur pour la ou les personnes
concernées tout en se plaçant au-delà de la souffrance et de la peine.
Contrairement à l’empathie, dans laquelle, en nous mettant à la place des autres,
nous allons ressentir leurs émotions comme un partage de sentiments.
L’expérience rapportée par Vincent dans ce chapitre est un bel exemple d’une
expérience d’état modifié de conscience ciblée sur cet état d’Amour.

L’expérience
En sortant me chercher à manger un midi, soudainement, je suis envahi par

l’Amour. J’aime infiniment et sans distinction toutes les personnes que je croise
dans la rue. Pas que les personnes, chaque chose que je vois, la vie, tout. C’est si
intense, profond, c’est si vrai. C’est tellement fort que j’en ai presque les larmes
aux yeux.



Je ressens, je perçois la perfection et l’Amour au fond de chaque personne que
je croise, caché par les masques, les rôles, les peurs. Je peux également ressentir
les blocages, les rôles, directement sur les personnes que je regarde et voir que
c’est ce qui nous sépare de la plénitude.

Je vois que chacun est une manifestation différente de la même source parfaite.
Personne n’est supérieur ni inférieur à quiconque. Ce n’est que l’illusion de
séparation qui crée l’inharmonie. C’est si limpide dans ce moment. C’est un
sentiment d’Amour total et inconditionnel pour tout ce que je vois. Tout est
parfait.

J’avais envie de prendre tout le monde dans mes bras. J’avais envie de leur dire
« Arrêtez de jouer ces rôles, lâchez ces peurs, soyez simplement vous. Ne voyez-
vous pas ce que vous êtes au-delà de ces apparences, ne voyez-vous pas la
perfection de votre essence ? ».

Je ne l’ai pas fait, je savais bien que ces rôles avec les filtres mentaux, ces
masques justement auxquels les gens s’identifient auraient rendu mes paroles
incompréhensibles pour bon nombre et qu’ils m’auraient pris pour un dérangé. Je
sentais que ce n’était ni le moment ni l’endroit pour cela. Cependant, cette
perception était bien plus réelle, bien plus vraie et profonde que la réalité dite
ordinaire. C’était, pour moi dans ce moment, tout simplement tomber les masques
et Être.



 

Le point de vue scientifique
Pour comprendre ce qu’il se passe dans le cerveau de Vincent durant cette

expérience, je vous propose d’aller à nouveau du côté des études scientifiques sur
la méditation. Mario Beauregard est le premier scientifique à observer comment
réagit notre cerveau lorsque nous ressentons de l’amour inconditionnel
(Beauregard et al., 2009). C’est-à-dire de l’amour pour tout le monde, sans
condition et sans attendre de quoi que ce soit en retour. Des images de personnes
atteintes de troubles mentaux ont été présentées à 17 participants alors qu’ils se
trouvaient à l’intérieur d’une machine d’imagerie par résonance magnétique,
enregistrant le flux sanguin et l’apport d’oxygène dans le cerveau. Les participants
ont reçu deux consignes différentes durant le visionnage des images. Pour la
moitié des images, ils ont dû générer de l’amour inconditionnel envers les
personnes atteintes de troubles mentaux et pour l’autre moitié, de les regarder
simplement. Les résultats indiquent que la condition d’amour inconditionnel
provoque beaucoup plus d’activation dans le cerveau. Les circuits liés à la
capacité d’orienter et maintenir son attention (cortex cingulaire antérieur, lobe
pariétal supérieur), à la récompense (pallidum, noyaux caudés et aire tegmentale
inférieure) et à l’amour maternel (la substance grise periaqueductale) sont
davantage activés que lorsque les participants voient simplement les images sans
générer de sentiment particulier. Le fait que les régions en lien avec la récompense
sont actives est en accord avec le fort sentiment positif de Vincent durant son
expérience. Quant à l’amour maternel, il est par essence inconditionnel, d’où le
chevauchement anatomique.

En plus de l’amour inconditionnel, Vincent ressent aussi de la compassion pour
tous les êtres qu’il croise. Il existe d’ailleurs une pratique contemplative
intérieure, nommée Metta, en sanskrit, qui commence à se développer en Occident
sous le nom de méditation de la compassion. Elle consiste à souhaiter du bien-être
pour soi et les autres, et que la souffrance de tous les êtres soit dissipée.



Récemment, Garrison et collaborateurs (Garrison et al., 2014) ont comparé, à
l’aide de la technique d’imagerie par résonance magnétique fonctionnelle,
l’activité cérébrale des personnes expérimentées dans la méditation de compassion
avec des personnes néophytes de toutes formes de méditation. Ils ont demandé
aux deux groupes de méditer en souhaitant le bien-être et le soulagement de la
souffrance de tous les êtres humains. Les résultats sont très similaires à ceux que
nous avons présentés pour la méditation de la pleine conscience. Les personnes
habituées à la méditation de compassion voient leur activité du mental se mettre
sous silence. En effet, le réseau de l’activité cérébrale du repos qui consiste au
vagabondage du mental avec la présence de pensées diverses et de réflexions
centrées sur soi, s’éteint et les différentes régions se déconnectent. Ce résultat
explique la sensation de quiétude de l’esprit vécue par Vincent durant son
expérience.

Dans une autre étude (Leung et al., 2012), le volume cérébral du cerveau de 10
personnes expérimentées dans la méditation de compassion a été comparé avec
celui de 15 non-pratiquants. Les analyses mettent en évidence que les pratiquants
ont plus de matière grise dans deux régions cérébrales : le gyrus
parahipocampique postérieur droit et le gyrus angulaire droit. La première fait
partie d’un réseau cérébral impliqué dans la régulation de la peur. Quant au gyrus
angulaire droit, il permet de prendre la perspective et se rendre compte de l’état
mental d’une autre personne. Comme nous l’avons déjà vu dans les chapitres
précédents, il joue un rôle prépondérant également dans les états de conscience
modifiés non ordinaires. Quoi qu’il en soit, cette étude confirme que cette pratique
de la méditation laisse une empreinte conséquente et permanente dans le cerveau
des individus.

Une étude électrophysiologique (Lutz et al. 2004) a comparé cette fois les
fréquences d’activité neuronale de moines tibétains avec celles d’étudiants
universitaires lors de deux conditions : une condition de méditation d’Amour
inconditionnel et de compassion envers toutes les personnes de la terre et une
condition de repos classique (rester au calme les yeux fermés sans pratique



méditative). Les moines ont été choisis sur la base de leur expertise dans cette
pratique de la méditation, alors que les étudiants ont été choisis sur la base de leur
absence de pratique.

Les résultats démontrent que les moines arrivent à augmenter leur activité
gamma de manière impressionnante dans la condition de méditation
proportionnellement à celle du repos, contrairement aux étudiants. Or l’activité
gamma est connue pour son rôle dans l’apprentissage, la concentration et la
perception augmentée. Par ailleurs, les scientifiques observent une
synchronisation de l’activité neuronale entre des régions très éloignées du cerveau
chez les moines tibétains durant la méditation. Cela indique que le cerveau
fonctionne avec davantage d’harmonie et de communication entre les différentes
parties du cerveau. De plus, les praticiens de cette méditation présentent déjà, lors
de l’activité de repos, une plus grande activité gamma que les personnes non
pratiquantes, indiquant des effets potentiellement permanents induits par la
méditation d’Amour et de compassion. Le fait que cette pratique produit une
augmentation des ondes gamma, et par conséquent, une facilitation de la
communication neuronale entre des régions éloignées du cerveau devrait
permettre de décupler les facultés mentales. C’est en effet ce qui a été
expérimentalement démontré : il suffit de trois jours d’entraînement à cette forme
de méditation pour voir les capacités de contrôle cognitif significativement
augmentées dans un test psychométrique (Hunsinger, Linvingston et Isbell, 2013).

Par ailleurs, la méditation de compassion et d’Amour inconditionnel améliore
de manière très importante l’humeur et la satisfaction générale envers sa vie
(Fredrickson et al., 2008). Plusieurs recherches ont montré de manière plus
spécifique que les personnes pratiquant la méditation de compassion sont capables
de générer des émotions positives face à la souffrance d’autrui (Lee et al., 2012).
Lorsqu’on leur présente des images de personnes en souffrance, des régions liées
aux émotions positives s’activent. Chez les personnes ne pratiquant pas ce type de
méditation ou celles pratiquant un autre type (la méditation centrée sur un objet
comme la respiration), ce sont les régions associées aux émotions négatives qui



vont s’activer ; ils vont ressentir de l’empathie et avoir donc la tendance à prendre
en quelque sorte la souffrance des autres. Ainsi, ils seront plus vite épuisés par la
souffrance d’autrui et finalement auront moins de ressources disponibles pour leur
venir en aide ou leur en apporter par leur optimisme. D’ailleurs, les pratiquants de
la méditation de la compassion détectent plus rapidement la présence de sons de
détresse que des personnes novices, tel que reflété par leur activation cérébrale
(Lutz et al., 2008).

La méditation de la compassion influence notre état intérieur à un degré qui se
manifeste dans nos actions elles-mêmes. En effet, un entraînement à ressentir de la
compassion pour soi-même et autrui permet à des personnes adultes de se
comporter de manière plus altruiste dans une simulation de distribution d’argent à
des victimes d’une personne malhonnête (Weng et al., 2013) ou lors d’une
situation plus réaliste d’interactions avec des personnes dans une salle d’attente
(Condon et al., 2013). Deux régions du cerveau prédisent les comportements
altruistes dans la simulation : il s’agit du cortex préfrontal dorsolatéral et de la
jonction temporopariétale (gyrus angulaire). La première est connue dans la
régulation émotionnelle et la seconde, comme nous l’avons vu plus haut, dans la
compassion. D’ailleurs, plus les individus font preuve d’altruisme dans un jeu de
décision monétaire, plus grande est la substance grise dans la jonction temporo-
pariétale droite de leur cerveau (Morishima et al., 2012). Nous pouvons relever
que la corrélation trouvée est valable uniquement quand la personne qui fait
preuve de générosité possède suffisamment de ressource financière pour elle-
même. Cette observation permet de préciser davantage que l’altruisme concerne
les autres, certes, mais aussi soi-même. Faire preuve de don de soi en s’oubliant
complètement n’est finalement pas de l’altruisme, puisqu’une personne, soi-
même, se trouve lésée. De plus, pour pouvoir aider les autres efficacement et dans
le temps, il faut avoir les ressources nécessaires.

L’ensemble des données rapportées ici montre combien il est bénéfique pour
son bien-être et celui d’autrui de ressentir de l’amour inconditionnel et de la
compassion. La bonne nouvelle est que nous pouvons nous entraîner à faire cela.



De cette manière, notre activité du mental, bien trop souvent source d’émotions
négatives, s’éteint pour laisser place à un état de paix intérieure et de joie. Notre
comportement change, nous devenons plus altruistes, mais aussi plus créatifs, car
le cerveau peut communiquer entre des régions très éloignées et trouver des
solutions innovantes à des problèmes.

Dialogue
Vincent : Comme mentionné dans l’introduction de ce chapitre, l’amour est un

terme qu’on utilise pour énormément de choses, tout comme le verbe aimer.
J’aime mon enfant, ma femme ou mon mari, le chocolat, le vélo.

Il y a déjà là plusieurs formes d’amour qui n’ont pas du tout la même
signification. Et puis bien sûr le terme amour inconditionnel.

J’aimerais parler de la différence entre l’amour inconditionnel et les autres
formes d’amour ou d’aimer. Le terme amour inconditionnel tente de décrire un
état. C’est un terme bien adapté puisqu’il englobe tout sans distinction.
Personnellement je fais la différence entre l’amour inconditionnel et les autres
formes par les termes « Amour » et amour.

Louis : D’un point de vue de tes expériences spirituelles, comment décris-tu la
différence entre Amour et l’amour ?

Vincent : L’Amour est un état d’Être, ce n’est pas une émotion, c’est au-delà. Il
n’y a plus d’objet sur lequel on porte son amour. Il n’y a plus de lien créé entre un
sujet (soi-même) et un objet (une personne ou autre chose), il y a l’Amour. On ne
ressent pas de l’amour, on est Amour, ce n’est plus de l’amour dirigé vers quelque
chose. L’Amour est ce qui lie toute chose, c’est notre essence. Lorsqu’on vit cet
état, il n’y a rien d’autre, c’est notre essence qui irradie. Ça n’irradie pour
personne en particulier. Pour imager cela, c’est comme le soleil qui brille. Il brille
pour tout le monde, il ne choisit pas : je brille pour toi et pour toi je ne brille pas.
Il brille, c’est tout. C’est cela qu’on ressent lorsqu’on est dans l’amour
inconditionnel, juste la joie indescriptible d’Être cela.



En fait, tant que l’amour est dirigé vers quelque chose, il y a une attente et donc
il est intéressé, conditionné, il n’est pas libre. De cette attente vient la souffrance.
Elle est déjà là, cachée dans l’attente, ce n’est qu’une question de temps avant
qu’elle se manifeste. On vit alors les hauts et les bas, l’amour qui peut être suivi
de la haine, dans les cas extrêmes, parce que l’autre nous quitte ou qu’il ne répond
plus à notre attente. Tant que l’amour n’est pas libre, qu’il est intéressé, c’est
inévitable. Cette attente vient d’un manque en soi-même que l’objet de notre
amour nous apporte. Dès que cet apport disparaît avec l’objet de notre amour, le
manque qu’il comblait apparaît, et, avec, la souffrance.

On cherche chez l’autre ce que l’on n’a pas encore trouvé en nous. Cet amour
est conditionnel. Et ça va dans les deux sens, on attend et on projette ce manque à
l’extérieur. Je t’aime tant que tu réponds à mes besoins, que tu me rassures etc. On
peut aussi retrouver ce fonctionnement dans la relation parent enfant. Combien de
parents aiment leurs enfants et dirigent/conditionnent leurs vies en fonction de
leurs propres attentes, leurs propres manques. Je t’aime quand tu as de bonnes
notes, quand tu es gentil, quand tu obéis. C’est de l’amour conditionnel, parfois
allant jusqu’au chantage. Imaginez pour un enfant la difficulté de vivre avec cela.
Je ne suis pas aimé pour ce que je suis, mais pour ce que je fais ou ne fais pas.

Il n’y a aucune critique négative dans ce constat, l’immense majorité des gens
font de leur mieux, en particulier pour leurs enfants. Pour les protéger d’une peur
ou d’un manque en nous, par exemple le besoin de reconnaissance ou la peur de
manquer d’argent, on va les inciter à s’en protéger. Ce comportement répercute ou
projette nos peurs sur nos proches malgré nous.

Tant que nous n’avons pas trouvé cela en nous-même, tant que nous n’avons
pas vécu l’expérience de cet Amour que nous sommes en essence, notre
complétude, nous sommes constamment dans un amour conditionnel, dans la
recherche extérieure d’un manque intérieur que nous projetons. Et dans cet amour
lié à une attente, il y a une multitude de niveaux.



Par exemple, la jalousie est pour certains considérée comme une preuve
d’amour. Pour celui qui est jaloux, c’est sans doute vrai, c’est une vérité pour lui.
Il se justifie avec « si je suis jaloux, c’est parce que je t’aime fort ». Cette même
personne, si elle se fait quitter un jour, pourra aller jusqu’à haïr, car elle sera
confrontée à sa propre souffrance, qu’elle juge intolérable et rejette la faute sur
l’objet de son amour qui n’est plus là. C’est, dans les cas extrêmes, réduire la
personne à un objet dont on peut disposer. C’est un amour possessif, c’est comme
dire tu m’appartiens, tu es à moi. Il n’est pas difficile de voir que ce genre de
relation ne peut durer longtemps dans l’harmonie. C’est un rapport de force. En
n’étant pas libre, on emprisonne l’autre inconsciemment.

Cette jalousie vient de la peur de perdre, d’être confronté à ce manque intérieur.
On met la faute à l’extérieur, sur l’autre, d’un manque intérieur. Tant que l’on ne
comprend pas cela, on recommence à chercher à l’extérieur, chez une autre
personne ce manque intérieur. On repart pour un tour. Je me suis trompé sur la
personne, mais je vais trouver la bonne maintenant.

Pourtant, en regardant bien en soi, ce départ ne fait que pointer ce manque en
nous.

Lorsque ce manque intérieur est vu et comblé, la jalousie n’existe plus, la
liberté arrive. On se rend compte que c’est ce manque qui crée l’attachement et
tous les rapports de forces qui en découlent. Et qui veut vivre « attaché » ou
attacher quelqu’un ? On voit que c’est une emprise sur l’autre, une forme de prise
de pouvoir qu’on subit ou impose, souvent un mélange des deux, une restriction
de liberté. Et donc une restriction d’Amour.

Cette sensation peut venir d’une multitude de raisons, manque de confiance en
soi, manque d’Amour de soi, sentiment qu’on ne mérite pas d’être aimé
pleinement, de tous les conditionnements reçus, religieux, sociétaux, familiaux,
les expériences de vie, etc.

Ces manques ne se retrouvent pas uniquement dans les relations amoureuses ou
parentales. Regarde dans notre société moderne comme peu de monde aime se



retrouver seul. Comme lorsqu’elles sont seules, une bonne partie des personnes
« s’occupent » en regardant la télévision, écoutant la radio ou derrière un
ordinateur. Toujours à s’occuper le mental, ne jamais prendre le temps d’être
simplement à l’écoute de soi. La raison est que lorsque nous sommes seuls, nous
sommes face à nous-mêmes. Et face à nous-même, les manques que nous avons
montent à la surface plus facilement. Alors pour ne pas les voir, pour ne pas
admettre cela, nous nous « sur » occupons mentalement. C’est une sorte de fuite,
même si c’est inconscient.

De même, on voit des gens qui vont faire un voyage en Inde ou ailleurs, pour
trouver la paix. Il faut simplement voir qu’on part avec ce que l’on est. On peut
aller partout, nos manques nous suivent. La seule libération véritable vient du fait
de le voir et de commencer par l’accepter pour le transcender. Je ne dis pas que ce
voyage ne peut pas aider. Mais ce n’est pas tant le lieu que l’implication
personnelle qui va aider.

La solitude est une formidable occasion de mettre en lumière et de résoudre
cela simplement en le voyant et en l’acceptant pleinement. Le problème n’est pas
extérieur, il est en nous et par fuite, par déni, nous mettons la faute sur l’autre.
Cela demande du courage de regarder en soi. Du courage et de l’Amour pour Soi,
de la compassion.

Il y a donc une responsabilité de notre état intérieur à constater et à admettre
pour pouvoir faire un travail en profondeur. Mais ce travail est véritablement
libérateur et la récompense obtenue par ce travail intérieur sous forme de paix
intérieure, d’Amour et de félicité est sans commune mesure avec l’effort à fournir.

Il y a un autre avantage qui peut sembler paradoxal dans un premier temps,
plus on effectue cette introspection véritable, plus on s’ouvre aux autres. En
plongeant honnêtement en nous-même, nous nous ouvrons véritablement aux
autres.

Cela vient du fait que l’on s’est libéré de nos manques que l’on attendait de
l’extérieur, que nous reportions sur les autres. Lorsqu’on a comblé cela en nous, il



n’y a plus d’attentes envers l’autre, plus d’attachement. Qu’on soit seul ou avec
quelqu’un, on est parfaitement bien. L’autre n’est plus la cause de notre bonheur
ou de notre malheur et nous ne sommes pas la cause de son bonheur ou de sa
souffrance. L’Amour est libre. Le partage de cet amour est désintéressé, juste la
joie de partager ce que nous sommes avec ce que l’autre est. Avec cette liberté qui
grandit, les jeux de pouvoir cessent, nous ne voulons plus imposer quelque chose
à l’autre et nous ne nous laissons plus « emprisonner », ni imposer quelque chose.
Nous sommes libres et pouvons offrir cette liberté à l’autre, que ce soit dans une
relation amicale ou amoureuse. Il n’y a pas de manque qui surgit et vous fait
souffrir parce que vous êtes entier. Je conçois que ceci peut être difficilement
compréhensible tant qu’on n’est pas libre, mais ça devient tout à fait réel.

On peut le présenter autrement, nous ne pouvons offrir que ce que nous
sommes. Comment peut-on offrir quelque chose que l’on n’a pas ?

Nous ne pouvons pas offrir ce que nous n’avons pas trouvé en nous. Tant que
nous sommes dans le manque, dans l’attente de quelque chose de l’autre, il y a
une forme de rapport de force qui se met en place automatiquement. Même si
c’est bien souvent inconscient. C’est subtil, mais quand on est libre, n’ayant pas la
nécessité d’obtenir quelque chose de l’autre, on peut donner sans contrepartie,
sans attente. On passe de prendre à donner et cela est une joie. Finalement, la
seule chose que l’on accepte plus, c’est de se laisser embarquer dans des rapports
de forces, quelle qu’en soit la cause (malhonnêteté, chantage, restriction de liberté,
etc.).

Trouver l’Amour en nous avec notre propre libération est le plus grand cadeau
que l’on puisse faire aux autres et à soi-même. Les blessures de la personne avec
qui vous partagez, que ce soit dans une simple discussion ou dans une relation,
n’entrent plus en résonnance en vous, puisque vous en êtes libéré. L’écoute est
bien plus profonde et n’est plus perturbée par une peur qui s’active également en
nous. Nous pouvons être présents à l’autre. On passe de l’empathie à la
compassion.



Toutes les expériences que l’on fait dans notre vie servent à nous montrer nos
blessures, nos manques pour les guérir et retrouver la plénitude de l’Être que nous
sommes. Retrouver notre essence qui est Amour. L’autre n’est jamais responsable,
il ne fait que pointer vers un manque, une incohérence intérieure. C’est un cadeau
mis sur notre route. C’est une mise en lumière de ce que l’on ne veut pas voir.

Tant que nous souffrons, il faut se tourner vers l’intérieur pour voir la cause, la
libération n’est pas loin si nous acceptons cette responsabilité de notre état
intérieur.

De ce point de vue, tout est positif. La seule chose qui souffre en nous est l’ego.
Le fonctionnement de l’ego, quand il est aux commandes, est de se protéger de la
souffrance. Il va donc tout faire pour ne pas la voir, trouver toutes sortes de
justifications pour la cacher, l’enfouir sous un tas de bonnes raisons d’accuser les
autres, la société, la vie, la malchance, etc.

Heureusement, la Vie va créer toutes les circonstances pour nous mettre face à
ces manques, à voir ses souffrances pour commencer par accepter ces faits puis les
transcender. Plus l’ego est fort, plus il cache la vérité, plus grande sera
nécessairement l’expérience pour comprendre. Les répétitions de situations nous
mettant face à cela se reproduiront jusqu’à ce que finalement nous voyions. Plus
nous avançons dans cette compréhension et la reconnaissance de ce que nous
sommes, plus l’ego revient à sa place, au service du Soi. Il n’y a aucune lutte à
mener contre l’ego, seul l’ego lutte. Vouloir lutter contre l’ego, c’est le renforcer.
C’est rajouter une couche de mental sur un problème qui est déjà dû au mental. Il
n’y a qu’à voir, avoir le courage d’être responsable de notre état intérieur et
accepter ces manques pour pouvoir les combler. La peur est très souvent le grand
frein à ce travail.

La Vie est infiniment patiente. C’est notre choix de continuer à souffrir en nous
cachant la vérité, en luttant contre l’extérieur, ou de commencer à y mettre fin en
acceptant enfin de devenir responsable de notre état intérieur et en commençant
un travail de libération. La bonne nouvelle, c’est que lorsque nous commençons



ces libérations, tous les manques que nous libérons sont remplacés par du bien-
être et de l’Amour. Nous vidons la coupe de la souffrance pour la remplir
d’Amour.

Du point de vue scientifique, selon les données à disposition, quelles sont les
différences en termes neurophysiologiques entre l’amour et l’Amour ?

Louis : L’amour passionnel ou romantique, qui est conditionnel, active
davantage les régions émotionnelles de notre cerveau que l’amour inconditionnel.
En particulier, des aires corticales liées à la capacité de jugement social et de
représentation de soi (comment je me perçois d’un point de vue psychologique)
vont être mobilisées, contrairement à l’amour inconditionnel. Ce qui suggère bien
que l’amour passionnel renvoie souvent à notre ego. Celui-ci, comme tu le dis, va
faire une séparation entre soi et l’autre, d’où le jugement et l’émergence de
représentations construites de soi-même et de l’autre.

Vincent : A la lumière de tes confirmations scientifiques, nous pouvons tous
augmenter notre bien-être en cultivant l’amour inconditionnel. Cela devient même
un outil thérapeutique ?

Louis : oui tout à fait. D’ailleurs, un certain nombre d’études cliniques ont testé
les effets de la méditation d’Amour sur les maladies psychiatriques, notamment la
schizophrénie, avec des résultats très convaincants.

Vincent : Tu rapportes qu’un entraînement à la compassion améliore
l’altruisme. Y a-t-il aussi une part de génétique, et donc une transmission de notre
altruisme à nos enfants ?

Louis : Il semblerait que oui, mais qu’elle n’est que partielle ; les études sur les
jumeaux indiquent que la part de l’héritabilité liée à la propension à être altruiste
semble être d’environ 50 %. Les gènes incriminés sont liés à différentes
hormones. D’une part, l’ocytocine et la vasopressine qui jouent un rôle dans le
stress, l’attachement relationnel, les comportements agressifs et sexuels. D’autre
part, la dopamine qui est importante pour la régulation des émotions, la
motivation, la sensation de plaisir et le comportement parental. Si la génétique



explique vraisemblablement une partie des différences individuelles au niveau de
l’altruisme, il est évident que l’influence de l’environnement va primer, et peut
donc façonner les variations innées. Il suffit d’observer l’impact de l’éducation
des parents sur les comportements prosociaux des enfants pour s’en convaincre.



Expansion de conscience
L’expérience d’expansion de conscience est, comme son nom l’indique, un

passage d’une conscience individuelle (je suis moi et j’en fais l’expérience) à une
conscience plus globale (je suis tout ce qui existe, par exemple). Ce phénomène
est souvent considéré comme l’ultime expérience mystique par bien des courants
spirituels. Ainsi dans le Zen japonais, on parle de satori ou de nirvana pour
nommer cette expérience. Elle est souvent le but recherché de la pratique de la
méditation. Nous verrons dans ce chapitre que la méditation assise n’est pas le
seul moyen pour parvenir à cette expérience dont les mots – comme d’ailleurs la
plupart des expériences d’état modifié de conscience non ordinaires – semblent
insuffisamment aptes à décrire l’expérience aux personnes n’ayant jamais vécu
une expansion de conscience, de par la nature intense de l’expérience.

 

 

Expérience 1
Cette expérience est la première très forte que j’ai vécue lors d’une méditation.

Elle est survenue après plusieurs mois de pratique quotidienne. J’arrivais à cette
époque à calmer le mental et à rester dans le silence intérieur relativement
facilement. J’étais donc dans un état très calme et étais dans le ressenti des
sensations de mon corps et de ce qui m’entourait. En conscience, j’observais
simplement les sensations à l’intérieur du corps ainsi que ce qui venait de
l’extérieur. Lors de ces méditations, toute cette observation se fait sans aucun avis
ni interprétation quelconque. Par exemple si j’entends un bruit extérieur, un chien
qui aboie, une voiture qui passe, je ne pense pas « tiens il y a un chien qui aboie »,
c’est simplement une observation du bruit. Il y a eu ce bruit et c’est tout. Il en va



de même pour les sensations corporelles, je ne rentre dans aucune interprétation.
Si je ressens une tension dans le dos, je ne vais pas chercher la cause, comment
m’étirer pour la supprimer, etc. Il y a une tension et ça s’arrête là.

J’étais parfaitement conscient de mon corps en étant dans le ressenti profond
lorsque soudainement ma conscience s’est étendue. D’abord dans la pièce où je
me trouvais, puis dans la maison et ça a accéléré de plus en plus. Tout ce que ma
conscience englobait faisait partie de moi. Autant qu’on puisse être conscient de
son corps, je devenais conscient de tout ce qui m’entourait. Ça s’étendait à une
vitesse vertigineuse jusqu’à ce que l’univers soit en moi et qu’en même temps je
sois en lui. Je faisais partie de l’univers en étant l’univers en même temps. Tout
est en moi et je suis en tout. Il n’y a plus de barrière, tout est un. Nous sommes et
nous faisons partie. Dans cette expérience, j’avais accès au savoir de manière
intrinsèque. Ici, pas de réflexion, mais un savoir direct qui faisait partie de moi.
Ce que j’intégrais comme message pourrait se résumer à : « La vie est infinie et
nous sommes la vie. La vie est Amour. L’Amour est le moteur et la peur le frein.
Amour et amour n’ont pas le même sens, le premier est inconditionnel et le
deuxième encore égoïste, car lié à l’identification d’une partie de la conscience au
corps et au mental qui créé la personnalité qui, elle, se sent séparée du Tout. »

Expérience 2
Je médite aussi beaucoup en me promenant, je marche sans pensées, restant

attentif à toutes les sensations dans le corps et en observant la nature.

Lors d’une promenade, je me suis arrêté pour regarder le paysage. Il y avait
devant moi un champ d’herbes mi-hautes et de fleurs, plus loin quelques maisons
avec la montagne en arrière-plan puis le ciel bleu parsemé de quelques nuages
blancs.

 

Soudainement, c’est comme si je ne voyais plus avec mes yeux, mais avec tout
mon Être. Tout était parfait. Il n’y avait rien à ajouter, enlever ou modifier, c’était



la perfection pure. J’avais également la conviction que tout était vivant, je voyais
la vie dans chaque brin d’herbe et était connecté avec chaque chose. Les couleurs
étaient bien plus belles, il y avait plus de contraste, c’était vraiment une autre
vision, bien plus profonde et vraie que d’ordinaire.

Il y avait également autre chose d’inhabituel : je faisais partie du paysage, je
n’étais plus séparé de lui. Je n’étais plus comme on est habituellement « je regarde
un paysage », il n’y avait plus de « je » séparé du paysage. J’étais directement
relié à tout ce que je voyais, de chaque brin d’herbe à l’immensité du ciel, un peu
comme dans la première expérience décrite. Je faisais partie de ce qui était vu et
ce qui était vu faisait partie de moi. J’étais ce qui voit et ce qui est vu
simultanément. C’est un sentiment de plénitude total.

Le point de vue scientifique
Pour expliquer ce qu’il se passe probablement dans le cerveau de Vincent lors

de ces deux expériences d’expansion de conscience, je vous propose de regarder à
nouveau du côté des recherches scientifiques sur la méditation. Dans les deux
situations, Vincent parle de repos du mental. C’est par l’observation et l’ouverture
de son attention sans jugement sur son monde intérieur et également sur le monde
extérieur, en l’occurrence la nature dans la seconde expérience, qu’il y parvient
sans aucun effort. Dans cet état, les aires cérébrales associées au mental, c’est-à-
dire celles liées à la mémoire, la projection dans le futur, l’analyse, le contrôle et
la conscience de son individualité, font silence. Le réseau attentionnel au contraire
s’accentue : Vincent est plus vigilant à son monde intérieur dans la première
expérience et à l’environnement qui l’entoure dans la seconde. Dans cet état
neurophysiologique, l’expansion de conscience est possible : une ouverture à
quelque chose de plus vaste que son corps et de son état de conscience habituel se
crée. À ce moment le vécu subjectif de Vincent est fort. Dans son cerveau, une
décharge de dopamine, la molécule du plaisir, est possiblement libérée comme on
peut le constater dans certaines recherches sur les expériences de méditation
profonde.



Dans le chapitre sur les expériences de sortie hors du corps (chapitre 3,
« expérience de sortie hors du corps »), nous avons également vu que cette
expérience peut s’accompagner de la sensation de ne faire plus qu’un avec tout ce
qui existe. Au niveau physiologique, cela se traduit par une déconnexion du cortex
préfrontal médian avec le reste du cerveau, région impliquée notamment dans
l’analyse de ce qui se rapporte à notre personne et donc à la conscience
individuelle.

Beauregard et collaborateurs (Beauregard et Paquette, 2006) ont réalisé l’étude
scientifique qui permet probablement à ce jour de comprendre au mieux ce qu’il
se passe dans le cerveau de quelqu’un qui fait une expérience d’expansion de
conscience. Ils ont demandé à des membres d’un ordre religieux catholique
contemplatif, 14 nonnes carmélites, de se souvenir de leur plus belle expérience
mystique avec Dieu durant des enregistrements de leur métabolisme cérébral et de
leur activité cérébrale électrique. Dans la réminiscence de leur souvenir, cela a
induit, en certes moins intense, l’expérience d’union avec Dieu et de tout ce qui
existe. Les scientifiques ont également demandé à ces nonnes carmélites de se
souvenir de leur plus belle expérience avec une personne afin de comparer les
deux types de réaction : mystique et non mystique. Les résultats indiquent que les
neurones produisent plus d’ondes thêta, et que davantage de régions cérébrales
sont activées durant l’expérience mystique que durant l’expérience relationnelle
avec autrui. Plus spécifiquement, le lobe temporal droit, le lobe pariétal inférieur
et le cortex préfrontal ventromédian sont plus activés durant le souvenir de
l’expérience mystique. Selon les auteurs, le lobe temporal droit est lié à
l’impression subjective de contact avec une réalité spirituelle. Le cortex préfrontal
ventromédian quant à lui refléterait la valeur émotionnelle de l’expérience, cette
région étant active lorsque nous faisons une expérience plaisante, comme manger
un aliment bon et sucré ou sentir une belle odeur. Enfin, le lobe pariétal inférieur,
qui comporte la jonction temporo-pariétale, serait la région majeure de
l’expérience d’expansion de conscience. Son activation indiquerait une



modification de la représentation du schéma corporel habituel vers une impression
de se fondre dans quelque chose de plus vaste que la conscience individuelle.

Comme dans les deux types d’expériences mystique et relationnelle, les
participantes ont rapporté avoir ressenti de l’amour inconditionnel, il est peu
probable que cet aspect explique les différences. Cependant, nous ne pouvons pas
savoir de manière définitive quelle est la part des effets en lien avec l’expansion
de conscience et celle avec le sentiment d’une rencontre avec Dieu, ni savoir si
ces deux phénomènes peuvent vraiment se dissocier.

Si, comme dans l’expérience de Vincent, la méditation est un chemin qui peut
mener à une expérience d’expansion de conscience, il y a d’autres moyens pour y
parvenir, volontairement ou non. En effet, la prise de substance, en particulier les
psychotropes, est depuis fort longtemps connue pour provoquer des états modifiés
de conscience non ordinaires, dont des expériences mystiques très puissantes.
L’une des substances les plus utilisées volontairement pour vivre des expériences
mystiques est l’ayahuasca. Il s’agit d’un breuvage végétal consommé
traditionnellement par les chamanes des tribus indiennes d’Amazonie et par les
membres de la communauté. Il est habituellement consommé pour certaines
célébrations, ainsi que pour les rites de passage à l’âge adulte. L’ayahuasca a un
effet sur plusieurs messagers chimiques du cerveau (les neurotransmetteurs). Les
études de neuroimagerie les plus récentes sur les effets de ce breuvage végétal
montrent qu’il change drastiquement le fonctionnement cérébral une fois absorbé
par l’organisme. L’ayahuasca induit une augmentation des activations des aires
cérébrales temporales, frontales et occipitales, en particulier dans l’hémisphère
droit (Riba et al., 2006). Ces régions temporales et frontales sont liées
respectivement aux facultés mnésiques et attentionnelles. Les aires visuelles
primaires, qui traitent normalement les informations visuelles du monde externe,
répondent si fortement à ce produit que l’activité dans cette région d’un individu
qui a les yeux fermés est semblable à celle les yeux ouverts (De Araujo et al.,
2011). Par ailleurs, l’ayahuasca, tout comme la méditation diminue l’activité et la



communication entre les aires associées à l’activité du mental (Palhano-Fontes et
al., 2015).

Les études électrophysiologiques montrent que ce breuvage végétal change
l’activité neuronale avec une augmentation des ondes alpha dans les régions
occipitales, associée à une augmentation des ondes thêta sur les électrodes
occipitales et frontales (Hoffmann et al., 2001). Or l’augmentation des ondes thêta
est aussi une particularité de la méditation et de l’accès à l’inconscient.

Pris ensemble, les résultats rapportés ci-dessus démontrent que l’ayahuasca
produit des effets similaires à la méditation profonde, et crée probablement un
contact avec l’inconscient ou la nature profonde, selon comment nous voulons
l’appeler, de la personne. Néanmoins, il y a quelques différences avec la
méditation : plus d’activation en lien avec les perceptions sensorielles et les
émotions, notamment la peur, sous ayahuasca. Les premières pourraient dénoter
une activité imaginaire riche, mais possiblement aussi les hallucinations ou
visions extrasensorielles perçues dans d’autres dimensions. Les secondes seraient
logiquement associées aux réactions émotionnelles des personnes face à leurs
visions extrasensorielles. Relevons que ces dernières sont souvent considérées
comme une initiation et une invitation à se confronter à des peurs profondes.

Il existe une autre cause de déclenchement d’une expérience d’expansion de
conscience : les dysfonctionnements cérébraux suite à un accident ou une
affection neurologique. Environ 4 % des personnes souffrant d’épilepsie
mentionnent avoir eu une expérience mystique, dont parfois une expérience
d’expansion de conscience, provoquée par une crise (Devinsky et Lai, 2016).
Cette dernière est déclenchée par l’activité paroxystique d’un groupe ou de
l’ensemble des neurones selon le type de crise. Les expériences mystiques sont
toujours le fruit d’une crise trouvant son origine au niveau des cellules du lobe
temporal droit et se propageant probablement vers le cortex insulaire antérieur
(Gschwind et Picard, 2014).



Après un accident vasculaire ayant endommagé le cerveau, des expériences
mystiques peuvent se produire également. L’exemple le plus connu est
l’expérience de la neuroscientifique américaine Jill Bolt Taylor. Elle relate dans
son livre autobiographique avoir été victime d’un accident vasculaire cérébral
touchant l’ensemble de son hémisphère gauche à l’âge de 48 ans (Taylor, 2008).
Suite à cet accident, elle évoque faire l’expérience d’être dans un état constant
d’expansion de conscience jusqu’à la récupération progressive du fonctionnement
de son hémisphère gauche. De cette manière, elle ne percevait par exemple pas de
séparation entre elle et le personnel soignant de l’hôpital durant les premiers jours
de son hospitalisation.

Une investigation scientifique parue dans l’une des revues les plus
prestigieuses en neurosciences, « Neuron », a suivi 88 patients atteints d’une
tumeur cérébrale qui ont subi une opération pour enlever les tissus malades
(Urgesi et al., 2010). Les patients ont été divisés en 4 groupes selon la localisation
de la tumeur à réséquer. La spiritualité des patients a été mesurée avant et après
l’opération à l’aide d’un long questionnaire portant sur les croyances spirituelles
et les perceptions extrasensorielles. Les résultats indiquent que très rapidement
après l’opération, il y a une augmentation de la croyance et de la perception de
faire partie d’une conscience plus élevée, mais uniquement chez les patients dont
c’est soit, le lobe pariétal inférieur gauche, soit la jonction temporo-pariétale
droite qui a été retirée lors de l’acte chirurgical. Pour les auteurs de cette
recherche, ces deux régions sont liées à la perception et la conscience du corps
propre avec en particulier les délimitations claires du soi avec les autres et le
monde. Lorsque ces régions seraient touchées, alors les individus auraient une
perception des frontières du corps altérée qui les amènerait à se sentir davantage
unis avec l’univers.

Les revues sur la littérature scientifique concluent que seules des lésions au
niveau temporal ou pariétal amènent ce type de phénomène d’expansion de
conscience ou tout autre état modifié de conscience non ordinaire. Les lésions
frontales peuvent augmenter l’intérêt à la spiritualité en tant que trait de



personnalité (Devinsky et Lai, 2016). C’est-à-dire provoquer une exagération
d’une tendance à une activité spirituelle. En revanche, elles n’engendrent
habituellement pas d’expérience mystique intense. Mes observations cliniques
personnelles, notamment lorsque je travaillais en neurologie dans des milieux
hospitaliers, m’ont plutôt amené à croire que ce n’est pas la localisation de la
lésion qui va déterminer la survenue d’expériences d’état modifié de conscience
non ordinaire. Il apparaît plutôt que c’est l’apparition d’un éveil de conscience
chez la personne victime d’un dommage cérébral qui peut amener parfois ce type
d’expérience mystique. Dans certains cas en effet, j’ai pu remarquer que
l’expérience d’expansion de conscience accompagnait l’individu dans sa guérison
et son travail intérieur et participait à donner un sens à l’état pathologique et/ou à
l’expérience traversée, à ouvrir les yeux sur la notion que nous sommes tous liés
et que quelque chose de plus vaste que soi existe.

En conclusion, nous avons vu que les neurosciences montrent que le
phénomène d’expansion de conscience peut être généré à partir de la méditation
ou d’un dysfonctionnement cérébral. Nous pouvons ajouter que cette expérience
peut également arriver plus spontanément à des personnes sans antécédents
psychiatriques ni neurologiques, à l’image de la deuxième expérience de Vincent.
Il semblerait que le lobe temporal de l’hémisphère droit est une région qui joue un
rôle dans ce type de manifestation spirituelle. Soit par son activation, soit par un
dommage ou encore l’absence d’inhibition exercée par l’hémisphère gauche sur
l’autre côté, le lobe temporal droit permettrait une connexion avec une conscience
plus grande que la conscience égotique ou individuelle. Néanmoins, l’expérience
semble bien transcender le pur substrat organique.

Dialogue
Vincent : Tu ne parles pas des maladies psychiatriques. Pourtant il me semble

que les personnes souffrant de psychose comme la schizophrénie, vivent souvent
des expériences mystiques de ce type.



Louis : Tu as raison, nous retrouvons couramment des personnes en psychiatrie
ayant reçu un diagnostic de troubles psychotiques, dont le rapport avec la réalité
est brisé, et qui disent faire ce type d’expériences. Ces dernières sont
classiquement considérées par le personnel soignant comme des délires
hallucinatoires. Le problème est que certaines de ses personnes ont tellement
perdu contact avec le monde dans lequel ils vivent, qu’il est difficile de penser
qu’il existerait une part de vrai dans ce qu’ils rapportent. Je pense
personnellement qu’il s’agit de troubles de la conscience. En comparaison avec
toi, je dirai que lorsqu’ils font une expérience similaire, ils n’ont pas l’ancrage du
corps et de l’esprit nécessaire, ni possiblement les capacités émotionnelles, voire
aussi cognitives, pour intégrer de manière équilibrée l’expérience. Cela aboutirait
à des interprétations erronées du vécu et une absence de contrôle sur ce qu’il se
passe pendant, mais aussi après l’expérience. Le risque de pratiquer
volontairement ce type d’expérience d’expansion de conscience est de mon point
de vue non négligeable. Qu’en penses-tu ?

Vincent : Oui, je suis d’accord sur le principe, ces expériences sont très fortes
et je ne crois pas qu’il faut forcer leurs apparitions.

Dans mon cas, je ne les provoque pas volontairement, elles arrivent. Si tu
parles de pratiquer volontairement en utilisant l’ayahuasca, je dirais que tout
dépend du contexte et tout dépend de la définition que l’on donne à « expansion
de conscience ». Je n’ai aucune expérience de l’ayahuasca, j’ai simplement fait
quelques lectures sur le sujet. Ce que j’en ai compris d’après ma lecture, c’est que
les expériences vécues n’étaient pas des expansions de conscience, du moins pas
totale, mais plutôt l’ouverture à un autre niveau de conscience permettant une
communication avec les esprits de la nature entre autres, avec l’invisible, à
d’autres perceptions que nous n’avons pas d’ordinaire. Mais il y a toujours la
distinction entre soi et le reste. Il semble aussi que ce breuvage puisse faire
remonter à la surface ce qu’il y a au fond de nous, nos peurs, etc. Ces peurs sont
en nous et nous devons les dépasser, voir qu’elles sont illusoires venant de
croyances pour se libérer, mais y être confrontés d’un coup peut être traumatisant.



Je pense vraiment que la démarche dans laquelle ces expériences sont
recherchées est déterminante. Si c’est pour se faire un trip ou une superbe
expérience mystique, ça peut vraiment être dangereux pour la personnalité.
Encore une fois, nous pouvons être confrontés à des peurs terribles dont nous ne
sommes pas prêts à vivre l’expérience. Si c’est dans une démarche
d’apprentissage de Soi et de guérison alors c’est différent, mais il me semble
important alors d’être accompagné d’une personne expérimentée qui saura, si
c’est nécessaire, aider la personne à intégrer l’expérience en douceur.
Personnellement, je préfère l’investigation intérieure par la méditation, mon
objectif premier est de découvrir de plus en plus profondément ce que j’appelle le
Soi, ce que l’on est, notre essence. Ce ne sont pas les expériences, mais ce qu’elles
m’apportent comme compréhension une fois intégrées qui m’intéresse. Je sais
comme ça que lorsqu’une expérience arrive, c’est que je suis prêt à la vivre, que je
peux apprendre sur moi et la dépasser sans m’y accrocher et donc rester bloqué
sur elle.

D’ailleurs, nous parlons d’expansion de conscience, mais lorsqu’on la vit, c’est
simplement retrouver la pleine conscience de ce que l’on est véritablement. Ce
n’est pas une ouverture vers quelque chose d’extérieur à nous. De cette
perception, c’est plutôt lorsqu’on est uniquement identifié au corps et au mental,
avec l’impression d’être séparé de tout le reste que nous sommes en état réduit de
conscience. On a vraiment la sensation que c’est bien plus « vrai » que la réalité
vécue dans la matière, que cette partie n’est qu’une expérience. C’est un état qui
est naturel lorsqu’on y est, tout comme la sensation d’être séparé est naturelle et
semble véritable lorsqu’on est uniquement identifié à l’ego. Ce n’est qu’une
question de point d’observation de la conscience. Ce sont deux réalités qui
existent comme d’autres et selon l’identification de la conscience, le point
d’observation, nous pouvons passer d’une réalité à l’autre. Tout est imbriqué.

Je crois qu’il y a une peur derrière tout ça pour ceux qui ne l’ont pas vécu et
bien intégré et qui génère le rejet de ces expériences. Cette peur est tout à fait
naturelle et est le fruit de l’ego. C’est la peur de mourir, de disparaître. Ce n’est



absolument pas le cas sauf pour l’ego. Pour la conscience que nous sommes, c’est
simplement retrouver notre essence. C’est une partie de nous plus vaste qui
reprend conscience d’elle-même.

Nous pouvons alors vivre bien plus pleinement l’expérience dans le corps
également en sachant qu’après rien n’est fini. C’est la fin du corps et uniquement
du corps, d’une expérience. Mais tant que ce n’est pas vécu, nous ne pouvons pas
le voir, l’identification à la personnalité est tellement forte, que c’est notre unique
réalité. Cette réalité s’imbrique dans une autre plus vaste quand il est temps. La
réalité est relative au point de vue de l’observateur.

Pour les cas ayant reçu un diagnostic de troubles psychotiques, je ne suis pas
médecin, mais ton explication de trouble de la conscience me semble pertinente. Il
est bien possible qu’il ait pu avoir une ouverture subite vers autre chose, une autre
réalité et la personne n’a pas forcément les moyens d’intégrer correctement
l’expérience et donc comme conséquence, reste focalisé sur une autre réalité sans
capacité de retour, en tout cas dans l’immédiat et sans aide. Le corps est ici, mais
une bonne partie de la conscience n’y est plus. Peut-être par une sorte de fuite des
difficultés rencontrées dans cette réalité incarnée. Lorsqu’on vit des expériences si
fortes et magnifiques ou il n’y a aucun problème ni souffrance, il n’est pas
forcément évident pour tout le monde de revenir et d’être confronté aux difficultés
pour les comprendre, les libérer et retrouver dans l’incarnation ce niveau de
plénitude.

Mais peut-être qu’il serait possible avec un bon accompagnement d’aider ces
personnes à intégrer gentiment l’expérience, les accompagner à revenir ici
tranquillement et pas de les étiqueter définitivement « malades ». Les aider à
intégrer que oui il y a d’autres réalités, que ce qu’ils ont vécu est tout à fait
possible, mais qu’il ne faut pas négliger celle de l’incarnation, que le but est peut-
être justement d’amener ce bien-être dans l’incarnation. Il faut intégrer, unir et ne
pas séparer. Les différentes réalités peuvent très bien coexister si on l’accepte et
qu’on ne se dit pas qu’il n’y a qu’une chose de vraie. Celles qui semblent
contradictoires s’unissent dans une nouvelle plus grande.



Je pense également que pour certaines personnes, il y a une espèce de tentative
de fuite du monde physique et de ses difficultés en cherchant dans un trip l’éveil
spontané ou l’ascension (autre terme courant dans le milieu spirituel). Mais avant
de pouvoir ascensionner ou être Éveillé pour ceux qui sont dans une recherche de
cet ordre, il faut bien nous soulager du poids de nos rancœurs, colères et conflits
internes qui nous alourdissent tant. Si nous sommes ici, c’est pour une bonne
raison et le travail à faire est ici. Le problème, venant d’une incompréhension, est
maintenant, dans l’incarnation et c’est ici qu’il faut le régler puisque nous sommes
là. Sinon, à quoi bon s’incarner puisque nous étions dans cet état avant et que nous
y retournerons après la mort du corps. Vivons l’expérience là où nous sommes
pleinement pour comprendre, une fois libéré des blocages, si l’expérience de cela
doit arriver, elle arrivera d’elle-même. Il est bien plus efficace de libérer nos
blocages, par une meilleure compréhension de notre propre fonctionnement, que
de chercher un état de libération en les refoulant.

Il faut observer et voir que les problèmes viennent de notre interprétation de la
vie et pas de la vie elle-même, de l’extérieur. Il faut accepter notre état actuel pour
partir de là où nous en sommes réellement et pas de là où nous aimerions être,
puis voir et nous libérer de tous nos conflits internes pour y arriver. Il n’y a pas de
fuites possibles qui mènent à l’éveil. La fuite peut se terminer en rejet de
l’incarnation et éventuellement aller jusqu’au suicide. Mais cela ne règle pas le
problème, nous emportons cela avec nous et il faudra bien le voir une fois pour
s’en libérer, que ce soit dans une autre incarnation ou dans une autre forme de
conscience. On ne peut pas échapper à ce que l’on est. Nos problèmes, nos
conflits font partie de nous et c’est à nous de les libérer. C’est là qu’un bon
accompagnement peut être bénéfique pour la personne. Accepter la situation
actuelle pour se découvrir toujours plus et ne pas vivre dans l’illusion, la
projection de ce que l’on aimerait être.

Tu dis : « Dont le rapport avec la réalité est brisé », on pourrait dire : « dont le
rapport avec cette réalité est brisé. » Cette réalité est imbriquée dans d’autres et
toutes sont vraies selon le point de conscience duquel nous observons les choses.



Je peux donner un système de comparaison allant de la cellule à la conscience
une, pour comprendre plus facilement.

L’identification à une cellule est l’équivalent de l’identification à la
personnalité (au corps et au mental). Cette réalité existe bien, mais elle n’est pas
unique. Tant que la cellule se croit séparée du corps, elle vit cette réalité comme
étant la seule, moi et les autres. Mais ce n’est vrai que de son point de vue. Un
groupe de cellules constituant un organe par exemple est une identification un peu
plus grande et qui n’enlève rien à la réalité de chaque cellule (je fais partie de
cette famille, de cette religion, de ce pays, de l’humanité, etc.) et en même temps
je suis moi. En agrandissant encore, tout cela fait partie du corps entier. Ce n’est
pas parce que la cellule ne le voit pas et n’arrive pas concevoir qu’elle fait partie
du corps que ce n’est pas vrai. Tout comme ce n’est pas parce qu’une personne se
croit « uniquement » le corps et le mental par identification que c’est la seule
réalité. Cela va dans les deux sens. Pour la personnalité, la conscience du corps est
une réalité. Tant qu’on est conscient du corps, on n’est pas conscient des milliards
de cellules qui vivent leur vie à l’intérieur. On peut le savoir, mais on n’a pas
conscience de ce que vit chaque cellule et pourtant cela fait partie de nous. Le
point d’observation de la personnalité est une réalité constituée de milliards
d’autres réalités plus petites et de milliards de réalités plus grandes.

Tout est conscience, tout n’est que point d’observation dans ses réalités
différentes. Ce n’est qu’une histoire d’échelle et d’identification de la conscience
Une à des objets ou groupe d’objets et d’observation depuis ce point de vue,
depuis cette identification. C’est pour ça que nous sommes tous uniques, notre
point d’observation est toujours unique, mais en relation avec tous les autres.

Ayant constaté cela par le vécu, nous ne voulons plus imposer notre point de
vue aux autres, parce que ça n’a tout simplement pas de sens. En même temps
nous acceptons d’avoir notre point de vue et de ne pas adhérer ou nous identifier
au point de vue d’un autre. Nous respectons le point de vue de l’autre comme le
nôtre. C’est lorsque nous n’avons pas conscience de cela que nous pensons détenir
la vérité que nous voulons convaincre les autres qu’ils se trompent. Cela peut être



vécu comme vrai, mais ça l’est uniquement tant que nous restons accrochés
uniquement à notre petite vérité venant de notre point d’observation unique en
rejetant ceux qui ne sont pas en accord avec la nôtre.

Ce qui est absolument magnifique, c’est que nous avons la possibilité
d’expérimenter cela. Chacun peut le faire en pratiquant. Lorsqu’on vit cela, une
expansion de conscience, on n’est plus identifié à son propre corps, mais à tout.
Pour reprendre le système de comparaison, notre corps est comme une cellule
d’un corps humain plus vaste. Il n’est pas plus important que les autres, ni moins.
Tous les corps sont importants, comme chaque cellule du corps est importante
pour son bon fonctionnement. On aime tout parce qu’on est cela dans ce moment.
Ne pas aimer l’autre c’est ne pas aimer une partie de Soi. Une fois qu’on l’a
expérimenté, c’est évident, mais je conçois bien que ça peut être difficile, voire
impossible à concevoir avant de l’avoir vécu. Et pour le vivre… il faut ne pas
avoir la porte fermée, se dire que c’est impossible ou que ça n’existe pas. Il vaut
bien mieux se dire, je ne sais pas, mais j’aimerais comprendre par l’expérience.

Et la magie de tout cela, c’est que quand on part dans l’infiniment grand, on
arrive dans ce « vide plein » d’où tout vient et si on va dans l’infiniment petit…
on y arrive aussi. On boucle la boucle, c’est la même chose. On arrive à la source
de toute chose qui est la conscience Une qui est tout et en tout en gardant
également le point de vue de notre expérience sans qu’il n’y ait aucune
contradiction.

En voyant les choses comme ça, le mot conscience prend une autre dimension.

Louis : Ça dépend également des cultures donc ?

Vincent : Au début oui, chaque culture à ses croyances qu’il faudra dépasser
pour découvrir et connaitre par l’expérience directe ce que nous sommes. Dans
bien des cultures chamaniques, il me semble qu’avant de prendre l’ayahuasca (ou
d’autres substances suivant les régions), il y a tout un travail préparatoire pour la
personne qui se destine à devenir chamane pendant une longue période. Ce n’est



donc pas du tout la recherche de sensations fortes, mais une démarche
d’apprentissage.

Louis : Es-tu d’ailleurs plutôt pour ou contre l’utilisation de l’ayahuasca à des
fins thérapeutiques ?

Vincent : Tout dépend du contexte dans lequel il est utilisé. Je ne remets pas en
question que bien utilisé et avec un accompagnement adéquat cela peut être très
utile, autant que cela peut éventuellement être dommageable s’il est mal utilisé.
C’est toujours la même histoire, un outil est un outil, c’est l’utilisation qu’on en
fait qui détermine si c’est profitable ou dommageable pour la personne.

Les véritables questions à se poser sont :

Quelle est la conscience qui est derrière la décision ? Quel est l’objectif ? Est-
ce pour apprendre sur moi et trouver une solution à un problème ou se faire un trip
spirituel ? Est-ce que ce choix est dicté par l’ego ou vient d’une aspiration plus
profonde ?

Personnellement, j’utilise la méditation qui me permet d’intégrer ces
expériences qui arrivent toutes seules et ne ressens absolument pas le besoin
d’essayer. Il ne sert à rien de vouloir aller trop vite et se retrouver confronté à
quelque chose que l’on n’arrive pas gérer ou qui nous dépasse. Mais chacun fait
ses choix et en est pleinement responsable.

Concernant la dernière question pour prendre une décision : est-ce que ce choix
est dicté par l’ego ou vient d’une aspiration plus profonde ? Il serait vraiment bon
de se la poser pour toute décision. La société actuelle est en grande partie basée
sur le fonctionnement de l’ego.

C’est l’humain qui crée la société et il donne plus d’importance à cette dernière
qu’à lui-même, c’est vraiment s’oublier et perdre de vue qui nous sommes. C’est
l’ego avec son sentiment de séparation qui génère tout cela. Je veux toujours plus
d’argent, plus de pouvoir, j’ai besoin et tant pis si c’est au détriment des autres.



C’est une mode de fonctionnement qui amène la peur, les inégalités, l’exclusion,
le rejet et la haine.

La société devrait être au service de l’humain alors qu’actuellement l’humain
est au service de la société.

La prise de conscience que nous sommes tous reliés, que nous faisons partie
d’un Tout, ce que la physique quantique arrivera peut-être bientôt à démontrer,
favorisera une ouverture de conscience, un changement de vision de la vie et le
changement nécessaire. Si la prise de conscience n’est pas faite par un nombre
suffisant, alors il faudra vivre, au niveau global, encore quelques temps des
expériences difficiles (n’est-ce pas déjà le cas ?) qui apporteront cette prise de
conscience et le changement interviendra ensuite.

D’ailleurs il me semble que c’est ce qui est en train de se passer. Il y a de plus
en plus de solutions propres et respectueuses, qui ne sont plus basées sur le
système dominant actuel, ou seul le rendement et l’argent comptent, qui émergent
un peu partout et dans tous les domaines. C’est très positif.

Il ne faut pas attendre que la société change en espérant que cela apporte notre
propre libération, c’est notre libération, individuelle et collective qui changera la
société. Chaque personne qui se libère voit sa perception du monde changer et sort
de la souffrance et aide cela à s’installer dans le monde.

Nous sommes individuellement et collectivement responsables de tout cela. Le
combat pour/contre n’aide pas beaucoup, car c’est un combat contre les
conséquences, mais favoriser une prise de conscience de cela est bien plus
bénéfique.

Le changement intérieur apportera le changement à l’extérieur naturellement.
Se battre contre l’extérieur, vouloir changer les autres sans changer nous-même à
l’intérieur c’est un peu tourner en rond dans sa cage. Le problème ce n’est pas les
autres, mais notre regard sur les autres venant de nos problèmes intérieurs. Le
problème n’est pas le monde, mais notre regard, notre interprétation du monde,
celle d’une vision tournée sur soi, l’ego. Nous créons le monde individuellement



et collectivement. Se libérer des peurs, vivre sereinement dans la joie et l’Amour
apporte cela dans le monde naturellement. Intérieur et extérieur sont la même
chose, le deuxième étant la projection du premier. Nous pouvons constater que
nous avons tous un grand travail à faire de ce côté, mais c’est magnifique de
l’effectuer.



Discussions : un nouveau pont
entre la science et la spiritualité

Vincent : Nous pouvons clairement constater à la lecture de ces chapitres que la
science porte désormais un intérêt grandissant pour l’étude de la spiritualité.

Louis : Oui c’est vrai qu’il y a un nombre grandissant de recherches à ce sujet,
en particulier en ce qui concerne la méditation, laquelle est vraiment à la mode
actuellement en occident. Néanmoins, nous ne pouvons pas encore parler à ce jour
d’essor de l’étude de la spiritualité. La neuropsychologie a historiquement
commencé par l’étude de la localisation dans le cerveau des fonctions mentales de
base comme la perception sensorielle et le langage. Les premiers écrits à ce sujet
ont été trouvés dans l’Égypte ancienne. Ensuite est venue l’étude du cerveau
émotionnel. Actuellement le domaine le plus en vogue est probablement celui du
cerveau social.

Pour en revenir à la spiritualité, il faut relever que les interprétations proposées
dans les articles et les conférences scientifiques universitaires sont exclusivement
basées sur l’idée d’une conscience dépendante totalement du corps. Bien sûr des
voix de scientifiques dans le domaine des neurosciences s’élèvent également pour
exprimer que la conscience peut exister au-delà de la matière visible. Cependant,
il s’agit de personnes qui ont typiquement quitté le milieu académique.

Vincent : Ce ne sont peut-être que les prémisses, mais j’observe que le dialogue
s’ouvre de plus en plus et c’est une très bonne chose. La science a fait des progrès
énormes dans la découverte de la matière et c’est fantastique. Nous arrivons à une
nouvelle étape. La science trouve ou trouvera de nouvelles lois plus élevées qui
viendront mettre en évidence la relativité de certaines actuelles. C’est aussi une
ouverture de conscience qui permet de dépasser, transcender les lois actuelles ou



simplement d’en découvrir de nouvelles et d’avancer dans la connaissance de
l’humain.

Il me semble utile de revenir sur ce que j’appelle les vérités relatives afin de ne
pas s’auto-enfermer dans une seule, nous coupant nous-mêmes de nouvelles
découvertes sur l’humain dans une vision plus vaste qu’uniquement de source
biologique.

Une vérité n’est valable que sur le plan, ou niveau, de conscience dans lequel
elle est observée. La même vérité, observée depuis un autre plan de conscience,
n’est plus valable. Je parle de vérités qui sont démontrées, comme les lois
physiques et pas de vérités basées sur des croyances qui peuvent changer en
fonction de l’éducation sociétale, religieuse, familiale ou d’autres
conditionnements. Pour ces dernières, il est aisé d’observer que les croyances
respectives conditionnent la manière de vivre.

Qu’un homme ne puisse pas traverser un mur de béton, c’est démontré et c’est
une vérité sur le plan physique. Cependant, sur un autre plan de conscience, ou la
conscience n’est plus identifiée au corps physique, mais se reconnait dans une
énergie plus subtile, cette vérité tombe et un mur n’est absolument plus un
obstacle.

Le problème n’est pas laquelle est juste, laquelle est fausse. Elles sont toutes
les deux parfaitement justes, mais relatives au plan de conscience respectif depuis
lequel elles sont vécues ou observées.

Le problème est qu’une personne n’ayant pas vécu cette expérience et
influencée par la culture générale, encore focalisée presque exclusivement sur cet
unique plan de conscience (la matière) dans notre société occidentale, se ferme
elle-même à d’autres vérités qui font partie d’elle. C’est un blocage intérieur
provenant de nos croyances et conditionnements.

Si je dis cela, c’est parce que j’ai vécu ces deux états, et qu’avant de vivre cet
état hors du corps, cela n’existait tout simplement pas pour moi. Mais ces deux



vérités peuvent parfaitement cohabiter et pourquoi n’y en aurait-il pas encore une
multitude d’autres ?

En réalité, tout est vérité, tout existe. Nous le voyons ou pas, nous choisissons
de le valider ou pas en fonction de notre point d’observation venant du plan de
conscience et des conditionnements et croyances que nous avons. Il ne s’agit donc
pas de rejeter toutes les découvertes accomplies sur ce plan, mais d’en accueillir
d’autres qui viendront compléter la connaissance de l’humain de manière plus
étendue, amenant des réponses aux questionnements actuels, ouvrant de nouveaux
champs de recherche extraordinaires. Et l’outil qui permet de découvrir cela, c’est
nous-même, c’est l’humain. Nous arrivons à un point où nous allons étendre la
connaissance de ce que nous sommes et de la vie au-delà de la simple biologie
sans la rejeter, mais en l’intégrant dans un nous-même plus vaste.

S’ouvrir à un nouveau champ d’investigation sur ce que nous sommes est
passionnant. Tu parlais des hôpitaux qui font appel à des coupeurs de feu dans le
chapitre sur les soins à distance. C’est quelque chose de suffisamment reconnu
pour investiguer en regroupant les deux parties qui devront faire preuve
d’ouverture, toutes les deux. L’une pour s’ouvrir à ce champ d’investigation et
l’autre pour dépasser les croyances que c’est un secret qu’il ne faut pas révéler
sous peine de perdre son don par exemple. Il faudra aller plus loin que les
croyances locales, par exemple pour les coupeurs de feu, dans nos régions c’est
souvent une prière qui est utilisée. On fait appel à un « saint » et on lui demande
de supprimer le feu. J’en ai vu plusieurs différentes. La première fois que je me
suis coupé le feu, ce n’était pas une prière et cela a fonctionné. Je sais que d’autres
personnes utilisent des techniques différentes qui fonctionnent aussi très bien.
Alors quel est le point commun ? Pourquoi cela fonctionne-t-il ? Je crois que
l’ouverture de conscience qui arrive concerne les deux parties et que, ensemble,
nous pouvons découvrir et pourrons démontrer scientifiquement d’autres lois, au-
delà et agissant sur la matière. Évidemment dans les deux camps, il y aura des
personnes qui vont résister, restant ancrées dans leurs croyances respectives et
refusant de s’ouvrir. Ce n’est pas grave et normal, ceux qui participeront ouvriront



la voie et, avec suffisamment de résultats, amèneront de plus en plus de monde à
cette ouverture et cela deviendra évident ensuite.

Imaginons deux exemples simples pour apercevoir les changements importants
que cela pourrait apporter.

La science démontre que les coupeurs de feu arrivent effectivement à stopper
les brûlures. Il y a peu de doute que, la science reconnaissant ce phénomène,
beaucoup de nouvelles personnes découvriraient qu’elles ont cette capacité. Dans
le contexte actuel, elles n’ont tout simplement jamais pensé à essayer. Couper le
feu deviendrait courant et répandu. Nous n’aurions plus, ou beaucoup moins, à
souffrir de brûlures. Ce n’est pas anodin tout de même. Même s’il n’est pas
explicable actuellement, cela n’empêche pas de constater que ça existe pour
ensuite commencer de véritables recherches et découvrir comment cela
fonctionne. Pourquoi ne pas ensuite étendre cela, la capacité de couper ce qui est
« feu », aux inflammations musculaires, tendineuses, etc. puis englober les autres
capacités de l’esprit sur la matière ?

La science démontre que nous sommes une conscience, une âme ou un esprit
incarné et pas qu’un corps physique. Que la mort n’est pas la fin de la vie, mais
une transition, un changement d’état, tout comme la naissance en est un autre.
Ceci aurait des implications énormes pour une majorité de personnes. La fin de la
hantise et du tabou de la mort, particulièrement dans notre société occidentale,
avec tout ce que cela comporte comme peur et implication sur le bien-être durant
l’incarnation. Ce serait une libération énorme. Tout un champ de recherche
s’ouvrirait sur l’humain avec de magnifiques choses à découvrir sur notre
fonctionnement dont nous n’avons pas encore conscience. Par exemple l’étude de
l’interaction entre la conscience et le corps, qui donnerait à elle seule de nouvelles
possibilités de recherche. Nous commencerions à unifier de manière bien plus
profonde le corps et l’esprit dans une réalité de nous-même plus vaste amenant
des changements profonds sur la perception de la vie et donc de la manière de
vivre. Ce qui amènerait un changement profond dans la société bénéfique pour
tous.



Ces deux simples changements pourraient avoir des répercussions formidables
sur notre fonctionnement individuel, collectif et social que nous ne pouvons que
difficilement imaginer. Il y a véritablement d’autres domaines à explorer, nous
avons mentionné le feu, mais il y a également des personnes qui ne craignent pas
le froid, d’autres, la douleur. Où sont les limites ? Quelles sont les possibilités de
la conscience et du corps ? Ce n’est que le début, il y a tant de choses à découvrir
et expérimenter. Ce changement de perception de nous-même, donc un
changement intérieur, pourrait amener un changement dans la conception de la
manière de vivre et avoir des répercussions bénéfiques pour le plus grand nombre
au niveau de la société, donc à l’extérieur.

De ton point de vue, penses-tu que nous arrivons à un moment charnière où une
réconciliation des deux parties devient nécessaire afin d’aborder de nouveaux
champs de recherche ?

D’ailleurs ce rapprochement entre science et spiritualité n’est pas nouveau,
n’est-ce pas ?

Louis : Non, en effet ce n’est pas nouveau, puisque la science a ses débuts
n’était pas séparée de la spiritualité. En Mésopotamie, les scientifiques sumériens
étaient par exemple également des prêtres. Par la suite, à l’époque médiévale en
particulier, il y a eu des conflits importants entre les croyances véhiculées par la
religion et les nouvelles théories et découvertes scientifiques. Ainsi, la science n’a
pas eu d’autre choix pour progresser que de s’échapper au domaine exclusif de

l’Église. Ce qui se produisit au XVIe siècle. Détachée des dogmes de l’Église, la
science a pu s’émanciper. Se rendant compte qu’elle peut expliquer la nature sans
invoquer une puissance surnaturelle, tout ce qui avait trait à du non mesurable et
de l’invisible fût ignoré des domaines d’expérimentations scientifiques. Je pense
que le temps est venu pour la science de s’ouvrir à nouveau à ce domaine de
recherche. Cela devient une nécessité pour avancer dans notre compréhension de
l’être humain. Il y aura bien entendu des résistances de plus en plus fortes, comme
à chaque changement de paradigme.



Vincent : Tu utilises un mot important, exclusif. La plupart des religions sont
exclusives, elles donnent leur définition de dieu, lui donne un nom et tous ceux
qui ne croient pas en ce dieu ont tort. La science matérialiste a également
développé un côté exclusif, dans le rejet de quelque chose au-delà de la matière ou
du visible. Comment ce qui est exclusif peut-il apporter la vérité ? Ceci crée un
blocage à une vérité plus grande. En ne voulant pas voir, en rejetant une partie de
la vérité, on ne peut pas la trouver.

Cependant, tout cela a été utile, la religion comme la science matérialiste, et a
contribué à nous trouver là où nous sommes maintenant avec tous les progrès que
nous connaissons. Je pense, comme toi, que nous arrivons à un changement de
paradigme pour une raison simple, l’humain est les deux, matière par le corps et
spirituel par la conscience. Nous sommes le point de rencontre entre le visible et
l’invisible, entre le connu et le non connu, entre la matière et l’esprit. En n’en
voyant, en nous identifiant qu’à une partie, nous vivons la séparation générant la
souffrance par ignorance de notre Unité. Tant le spirituel qui refuse de vivre
pleinement dans son corps, ou qui veut le quitter, que le matérialiste qui ne croit
qu’en ce corps sont dans la dualité. L’ignorance de la totalité de ce que nous
sommes génère la souffrance.

La réunification de cette partie de nous supérieure avec et dans le corps est la
grande réalisation pour l’humain. C’est la conscience qui prend conscience d’elle-
même dans le corps de plus en plus en diminuant les blocages venant de ce
sentiment de séparation.

La science, en tant qu’autorité (reconnue ou autoproclamée) sur le savoir
actuellement, une fois convaincue de cette réalité, aura un rôle important à jouer
pour sa divulgation et permettra cette intégration chez le plus grand nombre, ce
qui contribuera à apporter un grand changement dans notre fonctionnement
individuel et collectif.

Il n’y a donc rien à jeter, tout à intégrer, pour s’ouvrir à de nouvelles
découvertes formidables. Admettre qu’une nouvelle découverte ou expérience



puisse se superposer à une croyance ancrée, ou une loi physique établie et pouvoir
la dépasser et l’intégrer dans une plus grande. Savoir qu’on ne sait pas, qu’on
découvre et que le plaisir de la vie est là. Laisser entrer l’inconnu dans le connu
avec joie. Sortir de la peur de l’inconnu, de nos zones de confort, car les cadeaux
et les grandes découvertes de la vie sont là. Continuer d’avancer avec l’Amour de
la vie comme moteur de la découverte.

Le spirituel et le matérialiste cherchent en fait la même chose. Comprendre ce
que nous sommes, notre fonctionnement, la vie, de manière toujours plus
profonde. Une découverte en apporte une autre. Ils partent simplement d’un côté
opposé de ce que nous sommes. Réunissons ces deux côtés et nous serons entiers.
L’Amour est le lien, le moteur qui nous pousse à chercher, qui réunit et fait
avancer vers la vérité de l’Unité. C’est notre essence qui nous montre, à travers les
expériences de la vie nos erreurs pour nous retrouver, retrouver ce qu’est l’humain
de plus en plus. Tout ce que nous considérons comme un problème dans notre vie
est un cadeau de l’univers pour nous montrer quelque chose en nous que nous ne
comprenons pas ou n’acceptons pas. Toute expérience est faite pour nous faire
avancer, nous faire comprendre de plus en plus ce que nous sommes. Que ce soit
au niveau individuel ou collectif.

Je te rejoins encore sur les résistances de plus en plus fortes qui interviennent
lors de grands changements. Celles-ci proviennent justement de ceux qui
s’accrochent « désespérément » à un système de croyances pour des raisons qui
leur appartiennent, mais qui souvent vient d’une peur non reconnue, de l’inconnu
qui nous fait sortir de notre zone de confort, de notre sentiment de maîtrise qu’il
faut lâcher.

Peut-être qu’il est difficile pour une personne, par exemple, d’avoir travaillé
une bonne partie de sa vie sur un sujet et de se rendre compte qu’elle s’est
trompée et d’arriver à l’admettre. Peut-être même que c’est impossible à voir.
Mais en réalité, nous ne faisons que ça et ce ne sont pas des erreurs.



Ces découvertes, qui étaient des vérités pendant un temps, ont été nécessaires
pour atteindre la connaissance qui permet de les dépasser maintenant. Il n’y a pas
d’erreur dans chaque parcours, il n’y a qu’une expérience qui nous apprend.

La seule chose qui freine notre progression, notre évolution, c’est de nous
accrocher à une vérité qui nous empêche de voir la suivante. C’est ce qui nous
bloque et nous sommes responsables de ces blocages. Et ce n’est difficile que pour
une partie de nous-même, l’ego. Pour tout le reste, c’est une magnifique avancée
et une joie de découvrir.

Peut-on être dans autre chose que des croyances ? Peut-être pas, en tout cas au
niveau de l’ego il n’y a que ça, des croyances prises pour des vérités et des
projections venant de l’interprétation des faits que nous rencontrons dans notre vie
créant notre réalité. Croire que nous connaissons la vérité c’est poser nos propres
limites. S’accrocher à une vérité, c’est s’enfermer nous-mêmes dans nos
croyances en fermant la porte à une nouvelle plus large. Peut-être qu’il est temps
pour ceux qui le souhaitent de se retrouver et collaborer dans le respect et sans à
priori. De se réunir et trouver des points communs plutôt que cultiver la
séparation.

Je suis très positif sur le fait que cette réunion est en cours et va prendre de
l’ampleur. Ceux qui y participeront y trouveront beaucoup de joie dans ces
nouveaux champs de recherche qui s’annoncent passionnants.

Toute vérité est relative en fonction du point d’observation. Je vais essayer
d’expliquer ma perception du « point d’observation » dont j’ai parlé plusieurs fois
dans ce livre.

Il y a l’Un. À l’intérieur de cette conscience Une qui est l’Unité, le vide absolu,
le néant qui précède toute manifestation, tout est créé et expérimenté. Pour
observer et expérimenter, il faut bien au minimum un observateur et un
expérimentateur. Dans le Un, il n’y a rien à observer, rien à faire puisque tout est
Un. Il y a donc un fractionnement infini de cette conscience Une et chaque chose,
objet, manifestation est une partie de cette conscience. Tout cela se recoupe et se



mélange dans une infinité de niveaux. Du plus subtil au plus dense, la matière.
Plus nous descendons dans les niveaux ou plans de conscience, plus l’oubli de
notre véritable nature et l’illusion de séparation sont forts. L’identification d’une
fraction de cette conscience Une à un objet fait que l’expérience est vécue de ce
point de vue. C’est un point d’observation qui par définition est unique.

On peut le dire autrement, peut-être que cela parlera plus à certains et moins à
d’autres, c’est une autre façon de dire la même chose. La conscience Une, tout en
restant l’Un, s’infuse dans la multiplicité et donc dans chaque chose créée à
l’intérieur d’elle-même. En tant qu’individu, nous vivons la réalité du point de vue
de cette chose créée en ayant perdu, oublié la conscience Une. C’est un peu
comme quand on rêve, on ne s’en rend pas compte, c’est quand on se réveille que
l’on constate que nous étions en train de rêver et pourtant ce rêve est bien réel
quand il est vécu.

Lorsque la conscience se reconnait elle-même, on se rend alors compte que
nous sommes dans l’Un et que l’Un est en nous. Que tout est l’Un et qu’il n’y a
rien qui peut en être séparé. Le sentiment de séparation tombe et il reste la joie de
l’expérience de cela en tant que partie de l’Un.

L’ego est l’identification au corps et au mental. Cette identification est, au
départ, si forte qu’on croit que l’on est cela et uniquement cela, ce qui est vrai de
ce point de vue et nous vivons cette réalité. Nous voyons alors le monde et la vie
uniquement à travers cette perspective et nous basons toute notre réalité sur ces
perceptions, croyant que c’est l’unique réalité.

Actuellement, nous sommes dans un monde fonctionnant pour le plus grand
nombre sur cette perception, ce sentiment de séparation avec les résultats sur l’état
du monde que chacun peut constater.

L’humain, dans son oubli, a déjà beaucoup avancé et se retrouve à un stade où
il possible pour de plus en plus de personnes d’avoir un éveil de conscience.

Au départ, il y a l’instinct, nécessaire pour la survie. À ce stade, tout est en
pilote automatique et géré automatiquement. Il n’y a presque pas de choix. C’est



l’instinct de survie qui dicte nos actes.

Puis vient le mental qui permet de prendre conscience de nous-même à un autre
niveau, de créer, de découvrir d’autres capacités. Nous fonctionnons encore
beaucoup en pilote automatique, souvent en réaction à nos émotions, mais nous
avons également un jugement sur nos actes et ceux des autres qui nous font
apprendre. La liberté est donc bien plus grande qu’avec l’instinct, mais encore
fortement conditionnée et basée sur un sentiment de séparation qui génère
évidemment beaucoup de chaos. Nos décisions sont souvent prises en réaction à
nos émotions qui elles-mêmes viennent d’une perception basée sur notre petite
personne. C’est moi séparé des autres et de tout ce que je perçois. Cette perception
de la vie à travers le mental n’est qu’une étape dans l’évolution.

Ensuite vient l’intuition, une intelligence qui n’est plus vraiment rationnelle
pour le mental. Ceci pour la simple raison que ce dernier ne voit qu’une petite
partie du tableau, de la réalité, et se base sur cette vision restreinte, cette
perception restreinte à ce qui est déjà connu, pour faire sa vérité. Einstein a dit :
« Je n’ai jamais fait une seule de mes découvertes par un processus de pensée
rationnelle. » C’est cela l’intuition, c’est au-delà de ce que le mental connaît
actuellement et donc irrationnel et inexistant pour ce dernier au moment où
l’intuition survient. S’ouvrir à cela et utiliser le mental ensuite pour le comprendre
et le ramener dans le rationnel est l’évolution et participe à l’ouverture de
conscience. C’est agrandir un peu à chaque fois notre vision du tableau. C’est le
début de l’éveil de la conscience qui peut être interprété comme la reconnaissance
de notre partie divine ou simplement la reconnaissance qu’il y a autre chose.

À partir de cette reconnaissance d’une autre chose qui arrive par une
expérience directe, nous ouvrons la porte et commençons à laisser émerger cette
conscience dans le corps petit à petit. À ce stade nous sommes toujours dans la
dualité, il y a toujours le corps et la partie divine, l’âme séparée ou un dieu séparé
de la perception que nous avons de nous-même. Le mental est alors vu comme un
outil au service de cette intelligence plus vaste pour agir et créer dans la matière.



Finalement la conscience se reconnait en tant que conscience et le sentiment de
séparation disparait. C’est notre partie divine qui s’unit avec le corps, car il n’y a
plus les blocages venant du sentiment de séparation généré par l’ego. Nous
constatons que nous sommes partie intégrante d’un tout. Toute la perception de la
vie change et il reste la gratitude de pouvoir vivre cette expérience en conscience.

Nous arrivons à un tournant important de l’évolution humaine où l’Éveil de
conscience est bien plus accessible maintenant qu’il ne l’a jamais été. Et la
science peut avoir un grand rôle à jouer dans sa divulgation le rendant encore bien
plus largement accessible en levant les blocages d’une vision uniquement
matérielle, d’une conscience générée par le cerveau par exemple.

Tout au fond de nous, de chacun de nous, même si souvent c’est encore bien
caché dans l’inconscient, nous savons que nous sommes plus que juste ce corps,
que nous sommes tous reliés, que nous ne sommes séparés de rien, que nous
sommes Conscience et que l’Amour (qui n’a rien avoir avec un sentiment ou une
émotion) est notre essence. C’est cela qui nous fait chercher et avancer, nous
cherchons cet Amour dont nous nous sentons séparés. Mais cette recherche, tant
qu’elle se fait du point de vue de l’ego, se fait à l’extérieur pour combler un
manque intérieur. Ça ne peut pas fonctionner durablement et pourtant cela
participe à nous ramener vers une recherche intérieure. Tout ce qui est extérieur
est éphémère et disparaitra, tout ce qui est à l’intérieur de nous, la conscience que
nous sommes est éternelle et en perpétuel mouvement.

Il y a une succession d’expériences jusqu’à ce que finalement, par
compréhension ou capitulation de l’ego, nous regardions en nous et constations
qu’il y avait une sorte de déni d’une partie de nous-même dans ce fonctionnement.
Le chemin du retour par la perception des blocages en nous-même et leurs
libérations peut alors commencer. Petit à petit, nous constatons que l’ego, par cette
identification si forte de la conscience s’est cru seul, séparé de la vie et donc en
danger. Il n’était plus perçu pour ce qu’il est, un outil au service de quelque chose
de bien plus grand pour expérimenter et créer dans la matière, mais comme une



chose finie et entière, séparée du reste. Il cherchait à se protéger de peurs nées
justement de ce sentiment de séparation.

Il y a une espèce de cercle vicieux qui est mis en place par ce phénomène. La
peur naturelle venant de ce sentiment de séparation, de ce manque en nous, va
créer des résistances et des sentiments de rejets face à tout ce qui nous donne
l’impression d’être en danger, ce qui n’est pas connu. Nous créons alors des
barrières mentales à l’intérieur de nous-même, nous séparant toujours plus de ce
que nous cherchons.

Ce sentiment de danger vient de la perception par l’ego de sa propre nature
provisoire, qui, comme toute chose, ne veut pas mourir. Le corps mourra, l’ego
mourra, ça, on peut dire que nous en avons la preuve scientifique. Ce n’est pas la
fin de la vie, seulement la fin d’une expérience dans la matière, pour cette
conscience plus vaste que nous sommes.

Il y a des gens qui peuvent dépenser des fortunes pour pouvoir prolonger la vie
et espérer devenir immortels alors qu’il suffit de regarder en nous pour voir que
nous sommes déjà tout cela. Seulement ce n’est pas l’ego, c’est le Soi. Il suffit de
sortir un instant de cette identification pour le savoir.

L’ego, la personnalité, cherche la libération, mais la liberté profonde, l’éveil,
vient de la libération de l’identification à la personnalité. Ce qui ne veut pas dire
qu’il y a rejet de la personnalité, la personnalité est pleinement vécue, intégrée
dans la conscience qui se reconnait elle-même.

Rester enfermé dans le mental, se sentir séparé et si vulnérable ne peut
qu’amener le désordre en nous et autour de nous. C’est donc nous-même qui nous
sommes séparés de ce que nous cherchons et c’est à nous de lever ces blocages et
de nous ouvrir de plus en plus pour nous retrouver. D’ailleurs, il suffit d’observer
comme les gens agressifs se sentent en danger, vivent dans la peur et de voir que
leurs agressions est un système de défense contre cette peur intérieure « je vais
détruire l’ennemi potentiel avant qu’il ne m’agresse ». Tout tourne autour de notre
petite personne. C’est à chaque fois une projection de nos peurs à l’extérieur.



C’est là que la vie est magique, nous avons à chaque instant tout ce qu’il nous
faut pour observer nos blocages. C’est vraiment à chacun de regarder en lui ce qui
se passe et ses réactions, ses comportements de défenses ou de rejets. Pour cela, il
faut également de l’Amour et de la compassion pour soi, pour enfin oser regarder
et se libérer de nos propres fonctionnements néfastes tant pour nous-même que
pour les autres. C’est le but de la vie et de toute recherche, découvrir qui nous
sommes, retrouver notre véritable nature.

C’est amusant et paradoxal de constater ensuite que la partie de nous qui pense
savoir et connaître, ce que nous appelons l’intelligence (le mental) est justement
ce qui nous limite également. Ce qui veut être est ce qui n’est pas, cherchons ce
qui Est. Pour le trouver, il faut observer notre propre fonctionnement, nos
réactions honnêtement, sans rien nous cacher. C’est à nous-même que nous
mentons. Petit à petit, nous pouvons observer que nous ne sommes pas le mental.
Que l’agitation mentale provoque des émotions et que les émotions renforcent le
mental en cherchant à revivre les bonnes et à éviter les mauvaises. Gentiment, au
fur et à mesure de cette observation, la présence s’installe, c’est la conscience que
nous sommes au-delà de la perception de l’ego. Dans cette présence, nous
pouvons observer cela de plus en plus profondément, car nous constatons que la
souffrance vient de l’ego qui n’accepte pas ce qui est, ses propres fonctionnements
erronés. Nous nous rendons alors compte que tout est absolument parfait. Toutes
les expériences de la vie (individuellement et collectivement) sont là pour nous
faire voir et nous libérer de ces schémas mentaux qui génèrent notre propre
souffrance et nous permettre de nous installer dans cette présence.

Nous parlons de réunir science et spiritualité, on peut également exprimer cela
autrement : faire entrer un peu d’irrationnel dans le rationnel, de ce qui est encore
inconscient dans la conscience par l’ouverture, l’intégration et l’analyse
scientifique, tout en tenant compte de la limite de ses moyens de mesure, afin de
le rendre compréhensible mentalement. Simplement ne pas fermer la porte.
L’irrationnel est finalement ce qui n’est pas encore compris avec les perceptions
dites « normales » actuellement, ça ne veut pas dire que ça n’existe pas. Une fois



connu et compris, l’irrationnel devient parfaitement rationnel. On peut alors dire
que ça coule de source. Le wifi par exemple aurait surement été considéré comme
une folie ou impossible par les scientifiques il y a 200 ans. Nous n’inventons rien
en termes de propriétés ou lois physiques, nous redécouvrons un champ un peu
plus large qui nous amène une nouvelle compréhension et de nouvelles
possibilités. Mais ce n’est pas parce que nous n’en avions pas conscience qu’elles
n’existaient pas, c’était déjà là, hors de notre champ de perception ou
compréhension, ça l’a toujours été. C’est la personnalité qui croit inventer quelque
chose de nouveau. On ne fait que découvrir quelque chose qui a toujours existé et
on l’utilise pour créer ou le manifester.

Camper sur sa position en disant que ça n’existe pas, c’est être dans une
croyance, ce n’est pas différent de ce qui est reproché aux autres qui croient en
quelque chose d’autre. Il faut dépasser ce point de vue et savoir remettre en
question ses croyances, même celles qui sont prises pour des certitudes, tant
religieuses, scientifiques, que spirituelles pour pouvoir accéder à une vérité plus
grande.

Il est préférable, dans l’état d’esprit, de savoir qu’on croit plutôt que de croire
qu’on sait, cela ferme moins la porte.

J’aimerais en profiter pour amener un autre point qui me semble vraiment
important parce que je parle de mes expériences. J’en parle pour rendre ce sujet
moins tabou, si une ou deux personnes ayant vécu des expériences lisent cela et
sont un peu rassurées, alors c’est bien. Et si toutes celles qui ont vécu des
expériences osaient en parler, le tabou tomberait devant l’évidence et la banalité
de ces phénomènes.

Les expériences ne sont pas ce qui est important et il ne faut pas chercher à
vivre la même expérience qu’un autre. Chaque chemin est unique et suivre ou
vouloir suivre le chemin d’un autre n’est pas suivre le sien. Ce qui est
véritablement important, c’est le travail intérieur de compréhension de notre
propre fonctionnement de plus en plus en profondeur et de nos propres blocages.



C’est cela qui aide véritablement et qui libère. Ce ne sont pas les expériences. Je
dirais même que si j’avais voulu les revivre, je n’aurais pas pu les intégrer. Car la
partie de nous qui veut revivre cela et éviter les expériences qu’elle considère
négatives, c’est toujours et encore l’ego. Vouloir revivre, devenir quelque chose
d’autre, obtenir des pouvoirs, etc. C’est toujours une recherche de l’ego à travers
le mental, on reste bloqué à ce niveau.

En comprenant de plus en plus notre propre fonctionnement, nous nous
libérons des blocages intérieurs. Ces libérations peuvent déclencher ou non une
expérience. Lorsqu’elle survient alors nous pouvons en profiter sur le moment
pour encore apprendre, mais il ne sert à rien de s’y accrocher et d’arrêter le travail
intérieur pour la revivre.

Il est plus judicieux de voir ceci comme un beau paysage sur le chemin. On
peut en profiter, mais vouloir le revivre constamment c’est faire demi-tour et
tourner en rond. Il est plus efficace de simplement en profiter sur le moment et
continuer la route de la découverte intérieure. C’est une joie d’être en chemin et
de découvrir ce que nous sommes.

La souffrance psychologique est au niveau de l’ego. C’est lui qui la crée en
voulant que le monde fonctionne selon ses désirs. En projetant ses peurs, ses
manques. Le mental aimerait changer le monde extérieur alors qu’il suffit de
changer le monde intérieur pour s’apercevoir que le monde extérieur est une
projection du monde intérieur. Tout est lié. Tout le monde a le pouvoir de se
changer, personne d’autre que nous pouvons le faire pour nous-mêmes. C’est
même la seule chose que nous pouvons changer et il faut prendre cette
responsabilité. En changeant intérieurement, en se libérant, c’est notre
interprétation du monde extérieur qui change. C’est à chacun de reprendre la
responsabilité de son état intérieur petit à petit et de s’aligner à son propre rythme
avec notre partie supérieure afin de l’intégrer et laisser émerger la conscience dans
le corps. Il s’agit donc plus d’amener cela ici que de vouloir fuir dans la
spiritualité.



Il faut bien comprendre qu’il y a une différence énorme entre voir la vie à
travers l’ego et en conscience. Ce n’est absolument pas une échelle de valeurs, il
n’y a personne de supérieur à une autre puisque nous sommes tous cela. Il suffit
de nettoyer les conflits internes pour le constater soi-même, se centrer, suivre cette
guidance intérieure qui nous y amène. Notre partie supérieure, ce niveau de
conscience plus vaste, ne souffre pas. Elle continue à nous guider à travers les
expériences de la vie jusqu’à ce que finalement nous commencions à écouter et à
nous aligner, lui permettant de s’intégrer dans le corps de plus en plus, jusqu’à
l’intégration totale qui lui permet alors d’agir à travers le corps. Une fois cela
totalement effectué, il y a alors une fusion entre ce qui voit et ce qui est vu, entre
intérieur et extérieur et c’est la fin de la dualité.

C’est le choix personnel de chacun, même si c’est totalement inconscient au
départ, de continuer à s’entêter ou d’écouter son cœur de plus en plus. À un
moment, cela se fera pour tout le monde, le choix est le moment.

D’ailleurs il me semble que dans les résultats scientifiques exposés à travers les
chapitres du livre, il y a quelque chose de commun dans mes expériences au
niveau cérébral : les activités du mental et de l’ego ne sont plus dominantes.

Louis : Tout à fait, c’est d’ailleurs le seul résultat qui est invariable ; le cerveau
réduit son activité drastiquement lors de ces expériences, en particulier les régions
responsables du vagabondage de nos pensées. C’est-à-dire en d’autres termes que
le mental et l’ego font silence, c’est un sentiment de paix. En revanche, la
connexion avec le corps physique s’accentue : les zones liées à la conscience et
aux perceptions des sensations corporelles sont plus activées. Le regard est tourné
vers l’intérieur. Des émotions négatives peuvent ainsi être libérées car elles sont
souvent bloquées dans le corps. Des émotions positives, à l’inverse, comme la
joie, peuvent être ressenties de manière intense.

Nous observons le même phénomène dans l’hypnose médicale et ses méthodes
dérivées comme l’EMDR ou l’EFT : le cerveau est dans un état de silence plus
grand. C’est sans doute important pour avoir un accès à l’inconscient et parfois



aller au-delà des mécanismes de défenses psychologiques, qui sont typiquement
issus du mental et de l’ego.

Au niveau des ondes cérébrales, il y a aussi un résultat qui revient
constamment : c’est la participation des ondes alpha et thêta. Il semblerait que les
expériences d’état modifié de conscience non ordinaires, induisent d’abord des
ondes alpha et une diminution des ondes beta. C’est le signe potentiel de la
détente, de la centration sur le corps et de la gestion des émotions. Ensuite, selon
le niveau de l’état de conscience, il va y avoir de l’activité thêta. Cette dernière
reflète quant à elle l’accès à l’inconscient, et probablement aussi la connexion de
la conscience de l’individu avec le Soi supérieur, une autre conscience ou la
conscience universelle.

Vincent : Nous avons donc déjà quelques preuves scientifiques à cela. Tu
soulèves deux points très importants pour moi. Le premier en parlant des
mécanismes de défense psychologiques issus du mental et de l’ego. Je suis content
de te l’entendre dire. Je n’ai aucune connaissance académique sur le sujet, mais
mon parcours m’amène à la même conclusion. Pour moi, ces mécanismes
viennent de cette identification de la conscience à l’ego qui engendre les peurs et
la mise en place de ces mécanismes. Il est très intéressant d’observer ces
mécanismes et de voir à quel point nous sommes en réaction face à cela.
Comment, tant que nous ne les voyons pas et ne les libérons pas, ce sont eux qui
dictent nos choix.

Nos vies sont gérées par cela de manière automatique et inconsciente. Nous
sommes en réaction face à des mécanismes inconscients, comme une
programmation, nous réagissons presque comme des robots et ne décidons de pas
grand-chose. Cependant nous en avons l’illusion, car nous faisons bien des choix,
mais ils sont pris par rapport à une réaction inconsciente et pas en conscience. Ce
qui fait que ce choix n’est souvent pas le meilleur pour la situation.

Tant que nous sommes identifiés uniquement à cela, nous créons un monde de
peur et de rejet. Cela se passe au niveau individuel et collectif. Nous vivons



actuellement dans un monde régi principalement par ce mode de fonctionnement.
Nous sommes responsables de cela, individuellement et collectivement et nous
avons la possibilité de changer ce fonctionnement. Ce changement arrive quand
nous libérons nos propres peurs et blocages intérieurs. En acceptant de voir que
ces mécanismes de défense sont en nous et que nos réactions de violences, de
rejets en sont les fruits. En constatant que ce sont des blocages intérieurs, nous
arrêtons de rendre les autres responsables de notre état intérieur et reprenons cette
responsabilité à 100 %.

Au fur et à mesure de ce constat et des libérations qui en découlent, il y a
plusieurs changements importants qui arrivent. Nous devenons de plus en plus
libres et responsables. Nous libérons l’énergie de peur pour la remplacer par de
l’Amour. Nous arrêtons de remettre notre pouvoir à l’extérieur et nous nous fions
de plus en plus à notre propre ressenti venant de notre partie divine ou d’une
partie de nous-même bien plus sage qui a une perception de la vie bien plus
importante.

Nous prenons conscience de ces mécanismes en nous et pouvons également les
voir en action chez les autres. En le voyant, nous nous sentons de moins en moins
agressés, car nous comprenons que ça vient d’une souffrance intérieure chez
l’autre également, nous n’en voulons plus aux autres et nous nous libérons de
sentiments comme la rancœur, la colère, la vengeance, la haine, etc. Nous passons
d’un cercle vicieux, comme mentionné auparavant, à un cercle vertueux.

La séparation entre intérieure et extérieure s’efface. Nous aimons de plus en
plus la vie et les autres, le tout. Nous pouvons voir la perfection de ce processus
pour faire grandir la conscience de ce que l’on est dans la matière.

Le deuxième point est l’accentuation du lien avec le corps physique que tu
mentionnes. On devient effectivement plus à l’écoute du corps, ce qui est contraire
à une idée souvent répandue, parfois à juste titre, chez ceux qui critiquent la
spiritualité en pensant que c’est une fuite du monde matériel. C’est donc le
phénomène inverse qui survient, nous quittons le monde immatériel des pensées et



projections du passé dans l’avenir, activité du mental et immatériel pour être bien
plus présents à l’expérience humaine dans l’instant.

Ce deuxième point est également contraire à une certaine idée de la spiritualité
qui place la libération en dehors de l’incarnation. C’est ici que nous sommes
actuellement, c’est ici que le travail se fait et que la libération peut se produire.
Certaines personnes commencent par fuir les difficultés de leur vie dans la
spiritualité en espérant qu’un ange, une entité supérieure ou même dieu leur
amènera la libération. Dans les cas extrêmes, il peut y avoir un déni de
l’incarnation qui peut aller jusqu’au suicide ou en tout cas des souffrances
importantes, psychiques et/ou physiques.

Pour ceux qui ont vécu une expérience, mais qui n’est pas reconnue ou mal
intégrée, il peut y avoir une autre sorte de problème. Le retour est difficile, car en
revenant dans le corps après une expérience si belle où la souffrance physique
n’existe pas et où tout est si beau, nous retournons dans le corps, mais également
dans l’ego et toutes les blessures et souffrances sont encore là avec l’illusion de
sortir par un coup de baguette magique de la souffrance en moins.

Il n’y a pas de fuite possible, la fuite est le déni d’une partie de nous. Que nous
fuyons, soyons dans le déni de l’incarnation ou de notre partie supérieure, nous ne
sommes pas complets et ne vivons pas l’expérience pleinement. L’ego n’est pas à
tuer ou à combattre comme on peut l’entendre parfois, il doit juste retrouver sa
place. L’incarnation n’est pas à fuir. Il n’y a rien à jeter ou à combattre, tout à
intégrer pour être entier.

J’entends souvent dire que le cerveau droit est celui de la spiritualité. Qu’en
penses-tu ?

Louis : La réponse doit être nuancée, car cela est à mon avis plus complexe
qu’une simple latéralisation en réalité. Je dirais qu’il y a bien une dominance de
l’hémisphère droit dans la spiritualité. En particulier la jonction temporo-pariétale
joue un rôle important. Elle semble être un corollaire de notre éveil ou ouverture à
la spiritualité. Néanmoins, le cerveau fonctionne en réseau ; différentes aires



cérébrales, bien souvent à travers les deux hémisphères, communiquent dans un
but précis. C’est la même chose pour la spiritualité. Un autre aspect important est
que si l’hémisphère droit semble toutefois davantage lié à la spiritualité, les
patients avec de grandes lésions à droite de leur cerveau peuvent quand même
avoir des expériences mystiques ou vivre dans une grande spiritualité. Il y a sans
doute quelque chose de plus que le substrat neuroanatomique, et qui peut le
transcender.

Mon idée est que le cerveau, tel que nous le connaissons actuellement, est une
sorte d’interface pour la conscience, laquelle serait non matérielle. Le rôle de
l’interface serait de permettre une interaction avec la matière, à partir d’un corps,
matérielle lui aussi.

Vincent, tu exposes déjà cette hypothèse dans les chapitres sur les soins à
distance et les sorties hors du corps. Selon toi, pourrais-tu nous expliquer
pourquoi nos consciences ont besoin d’échanger avec la matière ?

Vincent : Pour créer dans la matière, pour vivre une expérience toujours plus
riche de la création. Il s’agit d’amener la conscience, la réalisation de qui nous
sommes, dans la matière afin de créer quelque chose de toujours plus parfait.
Comme au départ, en descendant dans la matière, la conscience oublie qui elle est
et s’identifie à la matière, au corps pour nous en l’occurrence, cette interaction
entre notre conscience supérieure et cette identification est nécessaire pour nous
réveiller et permettre ensuite à cette conscience de s’exprimer directement à
travers le corps. C’est vers ce réveil de conscience que nous allons.

C’est donc un jeu de la Conscience. Tout est conscience, par conséquent la
matière aussi. Ce sont des niveaux de vibrations ou de plans différents. L’échange,
comme tu le dis entre conscience et matière, est un échange d’une conscience
éveillée vers une conscience encore endormie, d’un plan à un autre et il y en a une
multitude. La matière est actuellement une vibration lente, et heureusement pour
l’humain. Cependant il semble que ça accélère.



Je dis heureusement pour l’humain actuellement, car imaginez que dans un
niveau plus subtil, les pensées de chacun soient accessibles à tous immédiatement,
que les peurs se manifestent immédiatement. Vous croisez une personne dans la
rue et elle capte immédiatement ce que vous pensez comme vous captez
immédiatement ce qu’elle pense. Avec tous les jugements et pensées que nous
avons habituellement, beaucoup de gens seraient très mal à l’aise. Vous avez une
peur, par exemple que vous allez vous faire attaquer par quelque chose de féroce,
ou que vous allez vous faire cambrioler et la peur se manifeste instantanément. La
plus grande partie de nous vivrait un enfer parce que, dans l’ego, les pensées sont
majoritairement négatives, justement pour tenter d’éviter nos peurs et blocages.

C’est pour cette raison que je propose à chacun de regarder en lui, avec Amour,
pour pouvoir se libérer de ses peurs et blocages. C’est un acte courageux, bien
plus courageux que de rejeter la faute sur l’autre. En fait, ces limitations de la
conscience sont salutaires tant que nous n’avons pas nettoyé en nous ce qui doit
l’être.

Pour en revenir au jeu de la Conscience, comme je le dis plus haut, il y a la
conscience Une qui se fractionne ou s’infuse en toute chose pour pouvoir s’auto-
expérimenter. La conscience Une est toujours consciente d’elle-même et de tout
ce qui est créé à l’intérieur d’elle-même. Mais dans sa création par fractionnement
ou infusion, des forces et mouvements sont créés. Le fractionnement se fait sur
une multitude de niveaux de conscience et à l’intérieur de ses différents niveaux
dans une infinité de choses ou d’objets différents. Plus le fractionnement se fait
dans les couches « lentes », plus il y a un oubli de la source et l’illusion de la
séparation.

Au niveau de la matière, bien souvent, nous avons oublié ce que nous sommes
et d’où nous venons. Nous avons oublié l’Unité dans la multiplicité et l’éternel
dans l’éphémère. Ceci crée un mouvement de l’Unité vers le multiple pour
expérimenter et du multiple vers l’Unité pour retrouver la Source. Plus nous en
sommes loin, plus il y a de souffrances et plus nous nous rapprochons, plus nous
redécouvrons que c’est absolument parfait, magnifique et participons



joyeusement. Nous pouvons retrouver par le travail intérieur notre véritable nature
et alors, nous pouvons commencer à créer dans ce monde depuis ce point de vue
et non depuis le point de vue de l’ego. C’est ce que nous pouvons faire. Il y a dans
l’inconscient quelque chose qui sait et nous pousse à rechercher ce manque, cet
Amour, et à retrouver petit à petit ce que nous sommes, à nous rapprocher de plus
en plus de la Conscience. C’est la source de toute enquête, qu’elle soit scientifique
ou spirituelle, sur la recherche de ce que nous sommes. Au niveau de la matière
d’abord, puis de ce qui précède ou permet la manifestation de la matière pour
pouvoir l’amener dans la matière et ça continue de remonter jusqu’à la conscience
Une.

Peut-on seulement imaginer la beauté de cela ? C’est un jeu d’Amour et de
création infini.

Concernant le rôle du cerveau en tant qu’interface, j’en suis convaincu par
l’expérience directe. Je crois que tous ceux qui ont vécu une expérience similaire,
et les cas ne sont pas si rares qu’il n’y parait, en sont convaincus. Comme tu le
mentionnais, il y a même des scientifiques totalement opposés à cette idée qui ont
changé d’avis après une telle expérience. Lorsque cela est vécu, n’y a plus de
doute, mais je comprends parfaitement ceux qui doutent ou même qui n’y croient
pas, j’en faisais partie.

Finalement, vivre une expérience, c’est de la science personnelle et il n’y a pas
de meilleure preuve. C’est comme ça, à chacun de découvrir par lui-même.
Encore une fois, il est sain de douter et de ne pas croire aveuglément l’histoire
d’un autre, mais sans tomber dans l’autre extrême qui est le déni ou le rejet.
L’expérience personnelle directe est ce qui amènera la preuve à chacun quand il
sera temps.

Cette ouverture qui est en train d’arriver à de plus en plus de personnes va
également amener énormément de changement dans la conception même qu’on se
fait de la vie et donc dans la manière de vivre. Ce sera très bénéfique.



La phase de transition est toujours un peu délicate, car elle remet des certitudes
en question et qu’il faut les dépasser, mais lorsqu’un seuil sera atteint, il ne sera
plus possible de ne pas l’admettre et alors le changement interviendra rapidement
et dans quelque temps ce sera une évidence.

Il faut comprendre que tout ce qui est dit ici est au niveau collectif. Au niveau
individuel, dès que vous vous éveillez à cette conscience et plus vous vivez cela,
moins la souffrance a de prise sur vous jusqu’à disparaître. Plus vous vous libérez,
plus vous aidez le collectif également. Là aussi il y a une interaction entre
l’individuel et le collectif. Cette ouverture arrive et arrivera pour tout le monde,
dès que c’est le moment. On ne peut pas imposer cela. La vie, les expériences
individuelles font que chacun s’ouvre quand il est prêt et quand il le souhaite,
lorsqu’il se l’autorise et l’assume. Plus il y a de gens qui s’ouvrent
individuellement, plus ça facilite l’ouverture dans le collectif, le mouvement
s’accélère. Parce que nous sommes tous cela.

Il y a une question plus spécifique que j’aimerais te poser. Est-ce que la science
peut expliquer pourquoi certaines personnes vivent des états modifiés de
conscience non ordinaires spontanément et d’autres volontairement ?

Louis : Pour le moment non. Il y a des hypothèses. Certains pensent qu’il y a
une prédisposition génétique à avoir ce type d’expérience avec une anormalité du
fonctionnement cérébral se caractérisant par une activité neuronale de type
épileptogène. Les personnes pouvant contrôler ses expériences auraient développé
une expertise dans leur “hallucination.” Les chercheurs Dethiollaz et Fourrier de
l’Institut Suisse des Sciences Noétiques ont étudié pendant plusieurs années le cas
d’un jeune homme capable de faire des sorties hors de son corps sur demande
(Dethiollaz et Fourrier, 2016). Il est né avec cette faculté. Il l’a développée avec
de l’entraînement pour en avoir un contrôle plus grand. Il ne présente pourtant pas
d’anomalie au niveau cérébral, même si des investigations plus poussées devraient
être menées pour en être plus certain encore.



Pour ma part, je renverse plutôt cette idée d’un cerveau pathologique. La
maîtrise des ondes cérébrales – que l’on soit conscient ou non d’en être capable –
serait un signe d’évolution naturelle de l’une de nos facultés. Il n’y a qu’à voir les
effets de la méditation et de la prière, lesquelles peuvent être vues indirectement
comme un contrôle de son activité neuronale, sur la santé mentale des individus.
Par ailleurs, le neurofeedback, technique qui permet d’entraîner l’individu à
maîtriser ses ondes cérébrales, a des effets très marqués sur la réduction de
l’anxiété et de l’agitation du mental. Toutes ces pratiques, nous l’avons vu aussi
précédemment, induisent ensuite des changements stables dans le cerveau. Avec
de la motivation et de l’entraînement, nous pourrions possiblement tous arriver à
vivre une sortie hors du corps. Maintenant, cela ne signifie pas que les personnes
qui font ces expériences sont forcément plus évoluées spirituellement que les
autres. Ils ont juste une compétence, parmi d’autres, plus développée. C’est
comme pour la musique ; certains ont des prédispositions, d’autres ont besoin
d’énormément de pratique. L’intérêt d’une expérience de sortie hors du corps est à
mon avis de faire l’expérience d’être plus qu’un corps. Le reste est superflu.

Je pense d’ailleurs, et je ne suis de loin pas le seul, que les services secrets et
les armées dans le monde entier utilisent des personnes avec ce type de
prédisposition pour des missions de la plus haute importance. Les personnes
sélectionnées, sans même parler des sélectionneurs, ne sont pas forcément bien
intentionnées. Un autre danger est l’utilisation du contrôle des ondes cérébrales et
des états modifiés de conscience non ordinaires, que ce soit par le biais de la
méditation, du neurofeedback ou d’une autre technique encore, à des fins
d’optimisation des performances. En faisant cela dans ce but, on risque d’oublier
le respect du corps, et on tombe dans la compétition avec pour point de mire
l’Homme “machine” qui doit toujours faire mieux et plus vite. Comme pour tout
progrès, qu’il soit technologique ou pas, l’humain doit faire preuve de sagesse
pour ne pas tomber dans l’avidité et la cupidité.

Vincent : Oui, je te rejoins là aussi. Nous arrivons à la vie avec des
prédispositions, peu importe le domaine. Ces prédispositions sont révélées



rapidement ou pas en fonction de l’éducation que l’on reçoit aussi de nos parents,
nos enseignants, la société dans laquelle on grandit. Il serait d’ailleurs intéressant
de voir d’où viennent ces prédispositions. Actuellement en occident, si un enfant
arrive avec des facultés d’analyse, une facilitation à mémoriser par exemple, il va
rapidement donner satisfaction et être considéré comme brillant et intelligent à
l’école. Si un autre, peut-être son frère ou sa sœur, tout ça pour dire que ce n’est
pas forcément génétique, arrive avec des prédispositions à l’imagination, à la
création artistique, elle sera, il y a bien des chances, considérées comme « rêveuse
et peu attentive » et devra faire des efforts importants pour « rentrer dans le
moule ». Et si une troisième arrive avec des prédispositions à entendre ou voir ce
que la majorité n’entend ou ne voit pas, à moins d’avoir des parents très ouverts
qui l’accompagne ou une assurance en elle-même très forte, elle va être
confrontée à un problème « je suis incomprise et plus j’insiste plus on me prend
pour une personne anormale ». Il est probable que l’enfant se ferme à tout ça pour
pouvoir s’intégrer dans la société ou alors il lui faut une force de caractère peu
commune pour l’assumer, alors que dans d’autres cultures il serait considéré
comme un être spirituellement plus avancé. Cet enfant a bien des chances de
refouler toute une partie de ce qu’il sait, et il devra faire un gros travail pour le
retrouver alors que c’est déjà là, c’est dommage.

Concernant l’évolution spirituelle pour ceux qui vivent des expériences, je suis
également d’accord avec toi. Est-ce dans le but d’amener une compréhension
nouvelle, de découvrir plus profondément ce que l’on est, d’amener un peu de
paix, d’Amour ou de profiter dans un but personnel ? Si vous obtenez un pouvoir
maintenant, qu’en faites-vous ? C’est l’utilisation qu’on en fait qui est
déterminante à l’évolution d’une personne.

Le plus important, comme tu le mentionnes est qu’il faut amener de la sagesse
dans ces recherches. L’important est la conscience qui donne l’objectif, le but de
la recherche.

Il me semble bon de changer l’état d’esprit. La grande partie du système actuel
est basée sur l’ego, avec, bien souvent, comme objectif principal le profit



individuel, le pouvoir, la gloire, etc. Ceci amène le système à devenir de plus en
plus stressant, d’une part, mais plus grave, malsain pour tout le monde. Cette
rentabilité à tout prix, l’obligation de résultat ne soutiennent pas la créativité, mais
l’asservissement, la contrainte et la mise à l’écart de ce qui n’est pas « conforme »
à l’attente de la société basée sur la rentabilité et le profit. L’humain est devenu un
outil au service de cette dernière.

J’ai rencontré des médecins avec qui j’ai discuté et qui sont convaincus de tout
cela, mais qui n’osent pas en parler ouvertement, parce qu’ils se font rejeter par
leurs pairs et par peur de perdre leur emploi. Tout cela est induit par ce
fonctionnement et il changera avec les personnes qui auront le courage de dire ce
qu’elles pensent, ce qu’elles ont constaté elles-mêmes et peut-être même vécu.
Une fois que ce tabou tombera, l’évidence se révèlera rapidement. Il n’y a pas
besoin d’un nombre énorme de personnes, il y a un seuil où la bascule s’effectuera
et le reste suivra naturellement.

Il faut changer l’objectif des recherches de se protéger et détruire par peur
d’accueillir et s’épanouir. Elles ne doivent pas être faites dans le but de dominer,
de se protéger des peurs. C’est ce qui s’est passé le plus souvent jusqu’à
maintenant, les recherches et avancées viennent souvent des recherches militaires,
se défendre, espionner, attaquer. C’est toujours un système de protection face à
des peurs intérieures, un fonctionnement basé sur l’ego.

Cette chute, ce changement peut intervenir soit brutalement, car nous ne
comprenons pas et nous nous enfonçons dans ce système qui devient de plus en
plus injuste et aberrant, et qui s’effondrera soudainement de lui-même. Soit plus
calmement dans un changement né d’une prise de conscience amenant plus
d’Amour de soi et de son prochain, de respect de soi et de l’autre également, en
osant dire ce qu’on pense sans craindre pour sa carrière ou sa réputation, et en
sachant écouter sans juger la vision de l’autre. En remettant l’humain au centre
des préoccupations et non plus les intérêts d’une personne ou d’un groupe et
encore moins de sociétés.



Ce qui est dit dans les derniers paragraphes et un peu plus haut est pour le
mental. Du point de vue de la conscience que nous sommes au-delà du mental,
tout est parfait. Tant que nous ne comprenons pas, ce sont les expériences que
nous devons vivre pour amener cette compréhension et sortir de cette vision
égotique. Les événements de la vie permettent de constater par l’expérience qu’un
système basé sur l’ego n’est pas bon, nous apprenons par l’expérience directe
individuellement et collectivement. C’est le changement intérieur par l’ouverture
de conscience qui amènera le changement à l’extérieur dans la société.
L’ouverture de conscience personnelle amène cette perception et permet de sortir
de la souffrance tout en étant dans la société.

Il y a pour tout le monde deux manières d’avancer, de s’apercevoir que nous ne
sommes pas l’ego. Une voie basée sur la découverte intérieure et l’autre basée sur
les événements extérieurs. La première est une façon consciente de le faire et la
deuxième inconsciente. De toute manière, la deuxième amène inévitablement à la
première, car c’est là que réside le Soi, mais le parcours est plus chaotique, car
nous devons vivre des expériences pénibles pour l’ego auquel nous sommes
identifiés jusqu’à la compréhension et la libération. Elles sont donc, de ce point de
vue, nécessaires à la prise de conscience.

Ce sera un changement profond de la société. Que ce soit après une chute
brutale ou d’une manière plus douce, l’ouverture de conscience va amener un
changement d’une vision ou l’humain est au service de la société vers une vision
où l’humain est le centre, avec une société à son service. De nouvelles grandes
découvertes apporteront des solutions qui seront mises à disposition de tous, car la
véritable joie est là, dans le fait de donner de la joie et du bien-être.

Il faut élever le niveau de conscience au-dessus du fonctionnement de l’ego.
Chaque personne qui s’éveille à cet état de conscience est une aide précieuse, car
elle favorise à son tour le changement et c’est ce qui passe de plus en plus.

Que chacun regarde en lui tous les jugements qui surgissent constamment sur
les autres dans toutes les situations de la vie, le non-respect avec ce qui n’est pas



nos idées et ce que nous voulons. Que chacun observe ses pensées et constate
comme, au début pour le plus grand nombre, la majorité de ces dernières sont
négatives, voire dégradantes, contre soi-même et contre les autres. Tout cela à
cause des peurs que nous avons créées.

Nous vivons beaucoup trop dans la peur, souvent même pas reconnue, il faut
s’en libérer. Nous pouvons nous entraider dans ce travail plutôt que de profiter des
peurs et faiblesses de l’autre.

Plus nous nous libérons, plus nous le souhaitons aux autres. Ce qui commence
par un travail personnel se termine dans le partage. C’est encore un paradoxe qui
tombe, le travail personnel nous ouvre aux autres.

Petit à petit nous découvrirons ce qu’il y a derrière ces peurs qui déclenchent
tous ces comportements nocifs, notre essence qui est Amour. Cet amour
inconditionnel que nous pouvons offrir. Il n’y a pas lieu de stigmatiser, critiquer
ou combattre le système actuel avec violence, mais accompagner le changement
avec Amour et compassion sans forcer. Nous ne pouvons pas forcer l’autre, nous
pouvons expliquer notre point de vue, montrer que nous vivons bien plus
sereinement, en paix avec nous-même. C’est à chacun de voir et changer
personnellement à son rythme, mais nous pouvons accueillir et conforter l’autre
dans les remises en question profondes qui s’opèrent sans jugement, juste dire que
nous sommes passés par là et que c’est un cadeau magnifique qu’ils sont en train
de se faire et de faire aux autres. Voir une personne s’épanouir et se retrouver est
le plus beau des cadeaux.

Chacun trouvera ce qu’il cherche au fond de lui depuis toujours, parce que tout
est en nous. Ce que nous cherchons est en nous et ce qui nous empêche de le voir
aussi.

L’ouverture et l’intégration de cette connaissance à travers une meilleure
compréhension de nous-même changera notre mode de fonctionnement. La
science a un rôle important à jouer pour démontrer que nous sommes plus qu’un



corps physique et pour permettre de répandre cette ouverture et cette connaissance
auprès du plus grand nombre.

Selon toi d’ailleurs, quelles sont les pistes futures à suivre en neurosciences
pour faire avancer notre compréhension des états modifiés de conscience non
ordinaires et de la conscience en général ?

Louis : Je suis persuadé que les progrès de la recherche scientifique dans ce
domaine seront possibles grâce à la multidisciplinarité ; la collaboration étroite
entre biologistes, physiciens, psychologues, médecins, thérapeutes en médecine
alternatives et peut-être d’autres encore, permettra de faire de réels progrès. Il
s’agira déjà de répliquer en mieux, sur le plan méthodologique et sur le plan de la
diversité des mesures, les résultats des recherches existantes. Il me semble
important de combiner les types de mesures physiologiques et de trouver un
moyen fiable de vérifier, voire aussi de quantifier, la présence de ce qui est
invisible à nos yeux, comme la conscience lors d’une sortie hors du corps par
exemple.

J’attends également l’émergence d’études neuropsychologiques sur la
télépathie, la vision à distance et des expérimentations avec des personnes qui
seraient capables de communiquer avec des âmes défuntes (des médiums) et des
personnes capables de canaliser des consciences se trouvant sur un autre plan que
le nôtre (ce que certains nomment “des anges” ou simplement “des esprits”). Est-
ce que leur cerveau fonctionne de la même manière quand ils sont en
communication avec ces entités que quand ils communiquent avec des personnes
réelles ou qu’ils imaginent simplement communiquer avec des entités ?

Il y aussi le projet “human brain project” de l’école polytechnique fédérale de
Lausanne qui pourrait être intéressant pour faire avancer notre compréhension de
la conscience. Des chercheurs collectent sans relâche depuis maintenant plusieurs
années des données concernant comment notre cerveau fonctionne et les
retranscrivent numériquement afin de simuler le cerveau humain. En y incluant
tous les résultats des travaux sur la méditation et les états modifiés de conscience



en général, cela pourrait permettre d’obtenir un modèle cohérent sur le
fonctionnement de cette interface physique qu’est notre cerveau.

Pour conclure, j’ai envie de souligner que le plus important dans la suite sera
l’attitude de tolérance de chacun envers l’autre ; le scientifique et celui qui vit ces
expériences d’états modifiés de conscience non ordinaires. Il ne s’agira pas de
“partir en guerre contre les dogmes de la science”, mais plutôt d’amener la science
à se dépasser, comme cela fut le cas, maintes fois dans le passé. Il est facile pour
moi de prôner une ouverture à l’idée d’une conscience indépendante du corps et à
une vie après la mort physique, puisque j’ai vécu personnellement des expériences
qui m’ont bousculé complètement dans mes croyances. Comment pourrai-je me
permettre de juger quelqu’un qui n’a jamais vécu d’expérience de ce type ? Les
gens ont le droit de douter et d’être sceptiques. Et heureusement dans un sens, car
cela nous pousse à être meilleurs dans nos travaux et nos arguments.

 
 





Références
Achterberg Jeanne, Cooke, Karin, Richards, Todd, Standish, Leanna J., Kozak

Leila, and L. J. (2005). Evidence for Correlations Between Distant Intentionality
and Brain Function in Recipients : A Functional Magnetic Resonance Imaging
Analysis. The Journal of Alternative and Complementary Medicine, 11(6).

 

Arambula, P., Peper, E., Kawakami, M., & Gibney, K. H. (2001). The
physiological correlates of Kundalini Yoga meditation : A study of a Yoga master.
Applied Psychophysiology Biofeedback, 26(2), 147–153. 

 

Astin, J. A., Harkness, E., & Ernst, E. (2000). T (2000). Ann Intern Med.,
(132), 903–910.

 

Beauregard, M., Courtemanche, J., Paquette, V., & St-Pierre, É. (2009). The
neural basis of unconditional love. Psychiatry Research – Neuroimaging, 172 (2),
93–98. 

 

Beauregard, M., & Paquette, V. (2006). Neural correlates of a mystical
experience in Carmelite nuns. Neuroscience Letters, 405(3), 186–190.

 

Bergouignana, L, Nybergb, L, and Ehrssona HH. (2014) Out-of-body–induced
hippocampal amnesia. PNAS, 2014, 7.

 



Berkovich-Ohana, A., Glicksohn, J., & Goldstein, A. (2013). Studying the
default mode and its mindfulness-induced changes using EEG functional
connectivity. Social Cognitive and Affective Neuroscience, 9(10), 1616–1624.

 

Blanke O, Landis T, SpinelliL, Seeck M (2004) Out-of-bodyexperience and
autoscopy of neurological origin. Brain 127 :243–258.

 

Blanke O, Ortigue, S, Landis T, Seeck M (2002). Neuropsychology :
Stimulating illusory own-body perceptions. Nature 419, 269-270.

 

Bourdin P, Barberia, T, Oliva R, Slater M (2017). A virtual out-of-body
experience reduces fear of death. PLoSONE 12(1).

 

Braithwaite JJ, Broglia E, Bagshaw AP, Wilkins AJ. (2013). Evidence for
elevated cortical hyperexcitability and its association with out-of-body
experiences in the non-clinical population : new findings from a pattern-glare
task. Cortex 49, 793-805.

 

Braithwaite JJ, Samson, D Apperly, I, Broglia, E, Hulleman, J. (2011).
Cognitive correlates of the spontaneous out-of-body experience (OBE) in the
psychologically normal population : evidence for an increased role of temporal
lobe instability, body distortion processing, and impairments in own-body
transformations. Cortex 47, 839-53.

 

Britton, W. B., & Bootzin, R. R. (2004). Near-Death Experiences and the
Temporal Lobe. Psychological Science, 15(4), 254–258. 

 



Chan, J. S. M., Ho, R. T. H., Wang, C. W., Yuen, L. P., Sham, J. S. T., & Chan,
C. L. W.

(2013). Effects of qigong exercise on fatigue, anxiety, and depressive
symptoms of patients with chronic fatigue syndrome-like illness : A randomized
controlled trial. Evidence-Based Complementary and Alternative Medicine, 2013. 

 

Chiesa, A, & Serretti, A. (2010). A systematic review of neurobiological and
clinical features of mindfulness meditations. Psychological Medicine, 40, 1239–
1252.

 

Condon, P., Desbordes, G., Miller, W. B., & DeSteno, D. (2013). Meditation
Increases Compassionate Responses to Suffering. Psychological Science, 24(10).

 

De Araujo, D. B., Ribeiro, S., Cecchi, G. A., Carvalho, F. M., Sanchez, T. A.,
Pinto, J. P.,… Santos, A. C. (2012). Seeing with the eyes shut : Neural basis of
enhanced imagery following ayahuasca ingestion. Human Brain Mapping, 33(11),
2550–2560.

 

Dethiollaz et Fourrier (2016). Voyage aux confins de la conscience. Dix années
d’exploration scientifique des sorties hors du corps. Le cas Nicolas Fraisse. Guy
Trédaniel. Paris.

 

Devi, S. K., Chansauria, J. P., & Udupa, K. N. (1986). Mental depression and
Kundalini yoga. Ancient Science of Life, 6(2), 112–8. 

 

Devinsky, O., & Lai, G. (2016). Spirituality and Religion in Epilepsy. Epilepsy
& Behavior, 12(4), 636–643.



 

Ehrsson, H. H. (2007). The Experimental Induction of Out-of-Body
Experiences. Science, 317(5841), 1048. 

 

Ernst, E. (2003). Distant healing — An “update” of a systematic review.
Wiener Klinische Wochenschrift, 115(7), 241–245.

 

Fredrickson, B. L., Cohn, M. A., Coffey, K. A., Pek, J., & Finkel, S. M. (2008).
Open hearts build lives : Positive emotions, induced through loving-kindness
meditation, build consequential personal resources. Journal of Personality and
Social Psychology. 95(5), 1045-1062 

 

Garrison, K. A., Scheinost, D., Constable, R. T., & Brewer, J. A. (2014). BOLD
signal and functional connectivity associated with loving kindness meditation.
Brain and Behavior, 4(3), 337–347.

 

Gross, J. J., & John, O. P. (2003). Individual differences in two emotion
regulation processes : implications for affect, relationships, and well-being.
Journal of Personality and Social Psychology, 85(2), 348–362.

 

Gschwind, M., & Picard, F. (2014). Ecstatic epileptic seizures – The role of the
insula in altered self-awareness. Epileptologie, 31, 87–98.

 

Hammerschlag, R. (2014). Biofield-based therapies : a systematic review of
physiological effects on practitioners during healing. Explore (New York, N.Y.),
10(3), 150–161.



 

Hariri, A. R., & Holmes, A. (2016). Genetics of emotional regulation : the role
of the serotonin transporter in neural function. Trends in Cognitive Sciences, 10
(4), 182–191.

 

Heydrich, L., Lopez, C., Seeck, M., & Blanke, O. (2011). Partial and full own-
body

illusions of epileptic origin in a child with right temporoparietal epilepsy.
Epilepsy and 

Behavior, 20(3), 583–586. 

 

Hoffman, E. (année inconnue). Brainmapping the Effects of Deeksha. A Case
Study of Awakened Maneka Philipson. www.newbrain-newworld.com.

 

Hoffman, E. (2012). New brain new world. Hay House UK.

 

Hoffmann, E., Keppel, J. M., Hesselink, K., & da Silveira Barbosa, Y.-W. M.
(2001). Effects of a Psychedelic, Tropical Tea, Ayahuasca, on the
Electroencephalographic (EEG) Activity of the Human Brain during a
Shamanistic Ritual. MAPS Bulletin, (Spring), 25–30. 

 

Hunsinger, M., Livingston, R., & Isbell, L. (2013). The Impact of Loving-
Kindness Meditation on Affective Learning and Cognitive Control. Mindfulness,
4(3), 275–280. http://doi.org/10.1007/s12671-012-0125-2.

 



Jerath, R., Barnes, V. A., Dillard-Wright, D., Jerath, S., Markwalter, B., &
Hamilton, B. (2012). Dynamic Change of Awareness during Meditation
Techniques : Neural and Physiological Correlates. Frontiers in Human
Neuroscience, 6 (AUGUST), 131.

 

Jindani, F., Turner, N., & Khalsa, S. B. S. (2015). A Yoga Intervention
forPosttraumatic Stress : A Preliminary Randomized Control Trial – ProQuest
Psychology Journals – ProQuest, 2015. 

 

Kabat-Zinn J (1994). Wherever You Go, There You Are : Mindfulness
Meditation in Everyday Life. Hyperion : NewYork.

 

Kawano, K., Yamamoto, M., Kokubo, H., T. M. (2000). EEG Alpha Waves of a
Receiver in a Remote Action Experiment. J Intl Soc Life Info Science, 18(2),
395–397.

 

Kim, S. H., & Hamann, S. (2007). Neural correlates of positive and negative
emotion regulation. Journal of Cognitive Neuroscience, 19 (5), 776–798.

 

Kinser, P. A., Bourguignon, C., Whaley, D., Hauenstein, E., & Taylor, A. G.
(2013). Feasibility, acceptability, and effects of gentle Hatha yoga for women with
major depression : Findings from a randomized controlled mixed-methods study.
Arch. Psychiatr Nurs. June ; 27(3): 137–147.

 

Lee, T. M. C., Leung, M. K., Hou, W. K., Tang, J. C. Y., Yin, J., So, K. F.,…
Chan, C. C. H. (2012). Distinct neural activity associated with focused-attention
meditation and loving-kindness meditation. PLoS ONE, 7(8). 



 

Leung, M. K., Chan, C. C. H., Yin, J., Lee, C. F., So, K. F., & Lee, T. M. C.
(2013). Increased gray matter volume in the right angular and posterior
parahippocampal gyri in loving-kindness meditators. Social Cognitive and
Affective Neuroscience, 8(1), 34–39. 

 

Lutz, A., Brefczynski-Lewis, J., Johnstone, T., & Davidson, R. J. (2008).
Regulation of the neural circuitry of emotion by compassion meditation : Effects
of meditative expertise. PLoS ONE, 3(3), 1–10.

 

Marchand, Wi. R. (2012). Mindfulness-based stress reduction, mindfulness-
based cognitive therapy, and Zen meditation for depression, anxiety, pain, and
psychological distress. Journal of Psychiatric Practice, 18(4), 233–252.

 

Masters, K. S., Spielmans, G. I., & Goodson, J. T. (2006). Are there
demonstrable effects of distant intercessory prayer ? A meta-analytic review.
Annals of Behavioral Medicine  : A Publication of the Society of Behavioral
Medicine, 32(1), 21–26.

 

Modestino, E. J. (2016). Neurophenomenology of an altered state of
consciousness : An fMRI case study. Explore : The Journal of Science and
Healing, 12(2), 128–135.

 

Morishima, Y., Schunk, D., Bruhin, A., Ruff, C. C., & Fehr, E. (2012). Linking
brain structure and activation in temporoparietal junction to explain the
neurobiology of human altruism. Neuron, 75(1), 73–79.

 



Narayan, A., Kamat, M., Khanolkar, S., Kamat, S., Desai, S.R., Dhume, R.A.
(1990). Quantitative Evaluation of Muscle Relaxation Induced by Kundalini Yoga
with the Help of EMG Integrator. Indian J Physiol Pharmacol. 34(4): 279-81.

 

Palhano-Fontes, F., Andrade, K. C., Tofoli, L. F., Jose, A. C. S., Crippa, A. S.,
Hallak, J. E. C., … De Araujo, D. B. (2015). The psychedelic state induced by
Ayahuasca modulates the activity and connectivity of the Default Mode Network.
PLoS ONE, 10(2), 1–13. 

 

Pike Chris, Vernon David, and Hald Lea A.. The Journal of Alternative and
Complementary Medicine. October 2014, 20(10): 780-786. 

 

Radin, D. I. (2004). Event-Related Electroencephalographic Correlations
Between Isolated Human Subjects. The Journal of Alternative and
Complementary Medicine, 10(2), 315–323.

 

Riba, J., Romero, S., Grasa, E., Mena, E., Carrió, I., & Barbanoj, M. J. (2006).
Increased frontal and paralimbic activation following ayahuasca, the pan-
amazonian inebriant. Psychopharmacology, 186(1), 93–98.

 

Shannahoff-Khalsa, D. S. (2005). Patient perspectives : Kundalini yoga
meditation techniques for psycho-oncology and as potential therapies for cancer.
Integr Cancer Ther, 4(1), 87–100. 

 

Shannahoff-Khalsa, D.S., Beckett, L.R. (1996). Clinical case report : efficacy
of yogic techniques in the treatment of obsessive compulsive disorders. Int J
Neurosci. 85(1-2):1-17. 



 

Shannahoff-Khalsa D.S., Ray L.E., Levine S., Gallen C.C., Schwartz B.J.,
Sidorowich, J.J. (1999). Randomized controlled trial of yogic meditation
techniques for patients with obsessive-compulsive disorder. CNS Spectr. 4(12):34-
47. 

 

Shiflett, S. C., Nayak, S., Bid, C., Miles, P., & Agostinelli, S. (2002). Effect of
Reiki treatments on functional recovery in patients in poststroke rehabilitation : A
pilot study. The Journal of Alternative and Complementary Medicine, 8(6), 755–
763.

 

Smith AM and Messier C. (2014) Voluntary out-of-body experience : an fMRI
study. Frontiers in human neuroscience 8, 70. 

 

Tart, C.T. (1969). Altered States of Consciousness : A Book of Readings. New
York : Wiley.

 

Tart, C.T. (1998). Six studies of out-of-body experiences. Journal of Near-
Death Studies 17(2), 73–99. 

 

Taylor, J. B. (2008). My stroke of insight. London : Hodder & Stoughton. 

 

Urgesi, C., Aglioti, S. M., Skrap, M., & Fabbro, F. (2010). The Spiritual Brain :
Selective Cortical Lesions Modulate Human Self-Transcendence. Neuron, 65 (3),
309–319.

 



Venkatasubramanian, G., Jayakumar, P., Nagendra, H., Nagaraja, D., Deeptha,
R., & Gangadhar, B. (2008). Investigating paranormal phenomena : Functional
brain imaging of telepathy. International Journal of Yoga, 1 (2), 66–71. 

 

Wang, Z., Norton, L., Matthew Hutchison, R., Ives, J.R., Mirsattari, S.M.,
2012. Spontaneous EEG-Functional MRI inMesial Temporal Lobe Epilepsy :
Implications for the Neural Correlates of Consciousness. Epilepsy Research and
Treatment, Volume 2012, Article ID 385626, 10 pages. 

 

Weng, H. Y., Fox, A. S., Shackman, A. J., Stodola, D. E., Caldwell, J. Z. K.,
Olson, M. C., … Davidson, R. J. (2013). Compassion training alters altruism and
neural responses to suffering. Psychological Science, 24 (7), 1171–80. 

 

Zeev-Wolf, M., Dor-Ziderman, Y., Goldstein, A., Bonne, O., Abramowitz, E.
(2017). Oscillatory brain mechanisms of the hypnotically-induced out-of-body
experience. Cortex, 96, 19–30.



Remerciements
Nous aimerions remercier toutes les personnes qui nous ont aidés et soutenus

dans l’élaboration de ce livre. Un grand merci à Nathalie, Ileana, Mélanie et
André pour leurs lectures, corrections et commentaires qui ont permis d’améliorer
ce travail. Un grand merci aussi aux auteurs des préfaces qui nous ont fait un
immense honneur en acceptant de préfacer notre livre et à Fred. Enfin, nous
remercions nos familles et dédions ce livre à nos enfants.

 



Table des ma�ères
Préface 1 5 
Préface 2 9 
Introduction qui sommes-nous ? 13 

Avant le dialogue, la rencontre 13 
Quelques définitions préalables 15 
Le cerveau en quelques mots 19 
Méditation et émotions 29 
Soins à distance 59 
Expérience de sortie hors du corps 95 
Kundalini 125 
Amour et compassion 149 
Expansion de conscience 171 
Discussions : un nouveau pont entre la science et la spiritualité 199 
Références 249 
Remerciements 265 

 


	Préface 1 5
	Préface 2 9
	Introduction qui sommes-nous ? 13
	Avant le dialogue, la rencontre 13
	Quelques définitions préalables 15
	Le cerveau en quelques mots 19
	Méditation et émotions 29
	Soins à distance 59
	Expérience de sortie hors du corps 95
	Kundalini 125
	Amour et compassion 149
	Expansion de conscience 171
	Discussions : un nouveau pont entre la science et la spiritualité 199
	Références 249
	Remerciements 265

